

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

## Usage guidelines

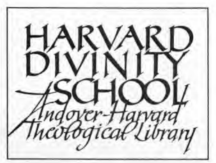
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







# ĶÁLVIN EGYHÁZALKOTMÁNYA.

IRTA:

# DEBRECENI JOGTANÁR.



HEGEDÜSÉS SÁNDOR KÖNYVKERESKEDÉSE DEBRECENBEN. -1906. Székfoglaló értekezés 1905. november 16-án.

BX

9418

. K86

Az egyházalkotmány alapos ismerete — már pusztán gyakorlati szempontokból — első sorban a református egyház hiveinek kiválóan szükséges. Ebben az egyházban sem különvált papirend nincs, mely kizárólag az egyház-organismus legven hivatott szerveit gáltatni, sem az államfőt nem illeti meg az egyház kormányzásának a joga. Itt az egyház minden egyes tagja, különböző hatáskörben, de egyformán cselekvőleg részese az egyház ügyei intézésének. Minden egyes tagot érdekel eszerint ismerni azt a szervezetet. melvnek működő sejtje ő maga is.

Nem elég pedig megismerni a puszta tételeket. Reformátusokra nézve gyakorlati előnynyel jár az egyházjognak tudományos mivelése is. Mert a jogtudomány, — a jog philosophiája — a törvényhozás tudománya. És reformátusoknál a törvényhozás (jogszabály alkotás) joga nem egyes embert, vagy zárt testületet illet, hanem a hivek összeségét.

Ime, már gyakorlati jelentősége nagy tehát a református egyházalkotmány tanulmányozásának. Tudományos érdeke — és ez már nemcsak a református vallásuakra nézve — még nagyobb. Hiszen csak ez positiv protestáns egyházalkotmány. Luther és a vele egyirányu reformátorok az egyház külső szervezetét közömbösnek tekintik. Azért a lutheránus egyházalkotmány országról-országra különböző. Ellenben a református egyház, ha szintén országról-országra külön szervezettel bir is, lényegileg ugyanazon alapelvek szerint szervezkedett mindenfele.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pedig a kálvinizmus sokkal több helyen és sokkal több faju népnél elterjedt, — valóban internationalis jellegü. L. *Kampschulte:* Johann Kalvin, seine Kirche und sein Staat in Genf I. Leipzig 1869. bevezetés XII. — *Rieker:* Grundsätze reformierter Kirchenverfassung. Leipzig 1899. 5. l.

Mert a református, tanitás nemcsak negativumokat szegez szembe a katholikus egyházszervezettel. Nem elégszik meg azzal, hogy a katholikus egyházalkotmányt, mint szentiráson nem alapulót elveti. Nem elégszik meg azzal, hogy tagadja a pápa egyházi fönökségét, a püspökök apostoli utódlását, külön papi rend létezését s a katholikus egyházalkotmány más sarkalatos tételeit, hanem a szentirás alapján positiv szervezetet is létesit.¹ Katholikusok és lutheránusok között a vita csupán akörül forog, vajjon az az egyházszervezet, mely az egyik részről isteni kijelentésen nyugvónak állittatik, az-é csakugyan, vagy nem. Katholikusok és reformátusok között ellenben a kérdés az, hogy a két, határozottan megállapitott s egymástól alapjában különböző egyházalkotmány közül melyik felel meg Jézus és az apostolok tanitásának.

Épen azert méltán csodálkozhatunk azon, hogy a református egyházalkotmány a tudományban nagyon el van hanyagolva. Nálunk Magyarországon a XIX. század folyamán meglehetősen fellendült egyházjogi irodalom csaknem kizárólag a katholikus egyházjoggal foglalkozik.² Ami szinte természetes, hiszen *Révész* Imre 1857-ben közzétett Véleményében méltán panaszolta, hogy a ma-

 $^{1}$ E tekintetben is igaz tehát Kampschulte $\,$ mondása, (i. m. előszó XV. és 158 l. hogy a kálvini reformatio következetesebb,

radikálisabb és antikatholikusabb, mint a lutheránus.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Valóban uttörő Kosutány Ignác, aki 1901-ben megjelent becses munkájában az összes hazai vallásfelekezetek egyházjogával megfelelő részletességgel foglálkozik, a protestansokéval 129, 141—151, 282—307. 466—464, 589—604 lapjain s Kálvin egyházalkotmányi alaptételeit nehány szóval legjellemzőbb sajátságai kiemelésével ismerteti (147 l.) Első, aki az egyházjog rendszerében a református egyházjogot is feldolgozta, Kovács Ferenc debreceni jogtanár volt (1864). Kovács Albert (1877) egészen protestans irányu tankönyve és Kérészy Zoltán volt debreceni, most kassai jogtanár értékes munkája (1903.) a szokottnál sokkal nagyobb terjecelemben tárgyalják a protestánsok egyházjogát. Ez utóbbi münek azonban még csak első része jelent meg. Monographikus irodalmunk is szegény. Révész Inre nagyértékü dolgozatai és Kerkapoly Protestans egyházalkotmánya (1860) azonban igen becsesek. Dósa Elek (1863.) és Kolosváry Sándor (1877.) különben jeles dolgozatai csak az erdélyi egyházkerület jogát tárgyalják.

gyar reformátusok saját egyházjoguk mivelésével mindaddig semmit sem gondoltak s a panasz nem sokkal kevésbé indokolt volna ma is. Azonban ez sem lephet meg bennünket, hiszen a nagy protestans német nemzetnél is ugyanez a helyzet. *Rieker* is kiemeli, hogy a református egyházalkotmány a tudományban mind eddig (1899) meglehetősen mostoha elbánásban részesült.<sup>1</sup>

Református egyházalkotmány tulajdonkép a kálvinista egyházalkotmányt jelenti. Mert Zwingli nézetei a végső alapelv tekintetében megegyeznek a lutheránus tannal. A polgári felsőbbséget, vagyis az állami hatalmat tartja ő is az egyház kormányzására hivatottnak. Ezért indokolt a typicus református egyházalkotmányt Kálvin nevével jelölni meg. Itt egyébiránt nem is ezen szükebb értelemben vett református, azaz kálvinista egyházak tételes alkotmányáról, hanem a Kálvin által elméletileg megállapitott egyházalkotmányról leszen szó. Tehát egy pusztán ideális egyházalkotmányról.

Egyes embernek senkinek sincs, Kálvinnak sem volt a református egyházban törvényhozó hatalma. Ö elméletben teljesen kiépítette az egyházalkotmányt, amilyennek szerinte a szentirás és az öskeresztyén egyház példája nyomán lennie kell. Ám ezen ö tételei alakilag épen nem, tartalmilag pedig nem változatlanul lettek jogszabályokká. Még a genfi Ordonnance ecclésiastique is, melynek megalkotására pedig ö maga is személyesen befolyt, lényeges eltéréseket mutat az elméleti kifejtéstől.

Ez a körülmény, kapcsolatban azzal a mostoha elbánással, melyben a református egyházalkotmány a tudománytól részesül, magyarázza meg, hogy a kálvinista egyházalkotmány alaptételei felől gyakran ingadozó, egymásnak merőben ellentmondó állitásokkal találkozunk s hogy egy-egy nem egészen pontos kifejezéshez a másod-harmad kézből származó rövid ismertetésekben a téves képzetek egész sora füződik. Ugyanis a kálvinista egyházalkotmány

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I. m. előszó.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lechler: Geschichte der Presbyterial- und Synodal- Verfas sung seit der Reformation, Leiden 1854. 23 l. — Rieker i. m. 8 L.

construálásában hol Kálvin elméleti fejtegetéseit tartják szem előtt, hol a legrégibb református egyházi rendtartásoknak az elmélettel nem mindenben egyező tételeit, hol meg épen a Genfben Kálvin élete idején fennállt tényleges állapotokat, amelyek elmélettel és tételes joggal ellentétben, a nagy reformátor rendkivüli tekintélye folytán, az ő akaratának nagymérvű érvényesüléséről tesznek tanuságot.

Ehelyütt azért sem a Kálvin reformátiója nyomán tényleg létesült jogtételekkel, sem annál kevésbé Kálvin személyes befolyásával a genfi egyházi és állami életre nem foglalkozunk, hanem pusztán a Kálvin elméletben megállapított ideális egyházalkotmányának fontosabb tételeit kiséreljük meg levezetni. Kétségtelen ugyanis, hogy az ő elméleti fejtegetései nagymértékben irányadók voltak az összes legrégibb tételes református egyházalkotmányok keletkezésére s igy ezeknek — melyek viszont az ujabbaknak szolgálnak alapul — kellő átértése csak azoknak alapján történhetik. Ezért is, de belső értékénél és érdekességénél fogva is érdemes Kálvin ideális református egyházalkotmányával foglalkozni.

A református egyházalkotmánynak a tudomány részéről elhanyagolt volta bizonyára alkalmas ösztönzönek az ez irányban munkálkodásra. De mentségéül is szolgálhat az ily irányu kisérlet fogyatkozásainak.

# AZ EGYHÁZ.

Az egyház fogalma szolgál alapjául minden egyház-alkotmánynak. A magunk célja szerint a láthatatlan egyház hittani fogalmát figyelmen kivül hagyhatjuk. Abból, hogy a protestantismus ama valódi "egy közönséges anyaszentegyház"-nak, melyet az apostoli hitforma szerint hisz, nem a földön létező, hanem a láthatatlan egyházat tekinti, az egyház külső szervezetére is fontos következések folynak ugyan, — de evégből elég ennyit tudnunk.¹ Jogi szervezete azonban csak a látható egyháznak lehet és eszerint a jogászt csak a látható egyház fogalma érdekli.

1. Kálvin nemcsak a láthatatlan egyházat különbözteti meg a láthatótól, de nála a látható egyháznak is kettős értelme van. Jelenti először az embereknek az egész világon elterjedt összeségét, mely az egy Istent és egy Krisztust vallja, a keresztyén hitre megkeresztelkedik, a szent vacsorával élés által a tudományban és szeretetben való egyességét bebizonyitja, az Ur igéjében egyértelmű és a Krisztus által rendelt igehirdetési tisztet megtartja. (Inst. IV. I. 7.) Másodszor jelenti az egy helyen megtelepedett gyűlekezetet. A közönséges anyaszentegyházban ugyanis számos külön anyaszentegyház van városok és

<sup>1</sup> Rieker i. m. 60 s. k. l. — igen érdekesen ir arról a viszonyról, mely a látható és láthatatlan egyház között van s azt állitja, hogy a kálvinista tan szerint a látható egyház sokkal közelebbi vonatkozásban van a láthatatlanhoz, mint a lutheri szerint. E fejtegetéseket megbirálni csak avatott theologus lehet jogosult, de ha tételei igazak is, ez a látható egyház jogi fogalmának megállapitására befolyást nem gyakorol.

faluk szerint, amelyek az anyaszentegyház nevét és tekintélyét mind megtartják. (Inst. IV. I. 9.)<sup>1</sup>

A katholikus tan szerint az egyház a római pápa, mint Krisztus földi helytartója főnöksége alatt álló keresztyének összesége. Az egy helyen lakó hivek nem alkotnak egyházat, hiszen egyház csak egy van és ez Az egy helyen lakó hivekből a paróchia áll. amelynek semmi jogi önállósága nincs, mert nem egyéb, plébánus tevékenységi köre. A lutheránus tan pedig, bár az egyház fogalmát lényegesen másként állapitja meg, mint a katholikus, a paróchia fogalmát a katholikus egyháztól átvette. A paróchia itt sem jogalany, hanem pusztán tárgya a paróchus lelki gondozásának.2 Ebből következik, hogy a paróchus helyzete csak az egész egyházhoz való viszonyában lehet más a lutheránus mint a katholikus tan szerint, a paróchiához való viszonyában azonban ugyanaz, tudniillik a paróchus sem itt, sem ott nem tagia a paróchiának, hanem annak felette áll.

Kálvinnál ellenben — épugy, mint Zwinglinél³ — egyház minden egyes gyülekezet. Mert Krisztus nemcsak az összeségnek igérte, hogy vele lesz a világ végéig, (Inst. IV. VIII. 11.) és nem csalhat meg az ő igérete: valahol ketten vagy hárman összegyülnek az én nevemben, ott leszek én közöttük (IV. I. 9.) Eszerint a gyülekezet is magának Krisztusnak vezetése alatt áll és az abban lakó összes emberek, a pásztorok is, tagjai a gyülekezetnek.

Sőt a jog szempontjából tekintve, első sorban a gyülekezetet kell egyház alatt értenünk. Azon egész föld kerekségén elterjedett közönséges anyaszentegyháznak, mely Krisztus szeplőtlen menyasszonya (Inst. IV. I. 10) fogalma a jog területét alig érinti. Erről is áll, hogy a vele való egyesség megtartásához nem szükséges, hogy azt ember szemmel lássa (IV. I. 3.) Ezt csak Krisztus tudománya és a hit egysége köti össze, de semmi féle

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Unaquaeque nomen et autoritatem Ecclesiae jure obtinet. Ugyanigy a II. Helvét hitvallás XVII. 2 és 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Rieker i. m. 79 l.

<sup>8</sup> És amint az apostoli levelek is δκκλήσια-nak mondják az egyhelyen lakó gyülekezetet.

külső kapcsolat. Ennek fogalma tehát alig kevésbé hittani fogalom, mint a láthatatlan egyházé.

2. A genfi kis kátéban az egyház fogalmát Kálvin ugy határozza meg, hogy az azoknak a hiveknek testülete és társasága, akiket Isten az üdvösségre praedestinált.

Minthogy pedig Istennek elővégzése szükségképen a világ kezdete óta és nem csak Jézusnak földön járta óta működik : nem lehet az egyház keletkezését Jézus földön járásának idejére, vagy épen azt időre tenni. Kálvin tanitása az egyházról tehát nemcsak azáltal különbözik a katholikustól, hogy azt a római székhez nem köti, de azáltal is, hogy nem korlátozza azt a keresztyénségre sem. A második helvét hitvallás tétele (XVII Rész, 1 §), mely szerint mindig volt, van, és a világ végéig leend egyház, - teljesen Kálvin felfogásán sarkallik. Nemcsak a láthatatlan egyháznak, a szentek egyességének tagjai a világ kezdete óta élt jámborok, de tagjai valának a látható egyháznak is. A második helvét hitvallás szerint (XVII. R. 4 §) az egyház másként volt rendezve a törvény előtt az ősatyák másként Mózes alatt a törvény által, másként Krisztustól az evangelium által. Ebből is világos, hogy itt a látható egyházról van szó. De Kálvin nyilatkozataiból még inkább kitünik ez. Mindig volt, — tehát Jézus földön járta előtt is volt — e földön Istennek anyaszentegyháza.<sup>1</sup> (Inst. IV. I. 17). Krisztus öröktől togva Isten. Senki sem állithatja azt, hogy a zsidók Krisztus nélkül lettek volna. Maga az apostol is egyenlőknek teszi velünk a zsidókat, nemcsak a szövetség kegyelmében, de a szövetségnek jegyeiben is. (II. X. 4. 5.) A próféták idejében a zsidóknál volt Isten valódi egyháza (IV. II. 7. 8, IV. IX. 6.) Nem volt még tökéletes, gyermekkorát élte, ezért is tartotta az Ur fenyiték alatt, de igazi egyház volt. (II. X1. 2.) Igaz, hogy a bálványimádás folytán a zsidók egyháza megszünt igazi egyház lenni, ám épugy szünt valódi egyház lenni a keresztvéneké is a pápa alatt. (IV. II. 9. 10.) Sőt ez szolgál igazolására

<sup>1</sup> Nullum fuisse ab orbe condito tempus, quo Ecclesiam suam Dominus non habuerit.

hogy a reformátorok, bár elhagyták a pápa egyházát, az igazi egyháztól nem szakadtak el. Mert Achab prófétái is a szervezett egyházat képviselték, annak nevében és tekintélvével léptek föl. Jézus megöletésén is a szervezett egyház főpapjai tanácskoztak és ezek ép ugy viselték az igazi egyház szinét, mint a pápa egyháza. (Inst. Praefatio VI.) Viszont mikor arról szól, hogy az egyház tagjainak bünei miatt nem szabad magát az egyházat megvetni, ismét a zsidók példájára hivatkozik: a próféták sem vetették meg az anyaszentegyházat a zsidók bünei miatt és Krisztus és az apostolok sem. ( IV. I. 18. 19.) Azonban a zsidók egyháza az uj szövetség kijelentése óta többé nemcsak nem igazi anyaszentegyház, de annak szinét sem viseli, mert azóta immár nem találhatók fel benne azok a kellékek, melyeken az egyház megismerszik.

Abból, hogy Istennek anyaszentegyháza létezett Jézus földön járta előtt is, két fontos következmény folyik. Először, hogy az egyház célja mindenesetre valamely egyetemes emberi cél, mely egyidős az emberiséggel s fennmarad mindig, migember leszen. Másodszor, hogy a látható egyház nem lehet valamely szervezetében megkövült intézmény. Jézusnak földön megjelenésével óriási átalakuláson ment át a világ kezdete óta fennálló anyaszentegyház, bizonyságául, hogy az egyház a maga örök feladatának végzésében változatlanul ugvanazokat az eszközöket nem használhatja, hanem fejlődésre, haladásra hivatott. A szántóvető más munkát ad cselédeinek nyárban, télen, a családapa másként neveli gyermekeit kicsiny, mint felserdült korukban, az orvos is másként gyógyitja az ifjat, mint a vénet, nem szabad tehát Isten szándékának változtatására magyarázni, ha az emberek tanitásának módiát, külső formáját megváltoztatja. (Inst. II. XI. 13. 14.)

3. Az az örökös cél, amely telé az egyháznak a világ kezdetétől a világ végéig törekednie kell, nem más, mint vezetni az embereket a tökéletesség felé.

Vajjon a praedestinatio hittétele mellett az egyházzal való közösség megtartása gyakorolhat-e a lelki üdvösségre

befolvást. — ez a kérdés itt teljesen érintetlenül marad.<sup>1</sup> Itt csak arról van szó, hogy az egyháznak célja az embereket már itt a földön jobb, nemesebb, Istennek tetszőbb életre vezérelni. Nem elég hinnünk azt hogy van egy közönséges anyaszentegyház, de hinnünk kell azt is, hogy annak mi is tagjai vagyunk. (Inst. IV. I. 2.) Tehát ugy is kell magunkat viselnünk, mint Krisztus bárányainak (IV. I. 3.) Erre meg csak az által vagyunk képesek, ha a látható egyházzal a közösséget megtartjuk (IV. I. 4.) Mert Isten egy pillanat alatt tökéletessé tehetné az embereket, de nem akarja ezt tenni, hanem az egyház által felnevelni az érett állapotra. (IV. I. 5.) És a tökéletesség felé nemesak azokat vezérli az egyház, a kik magukat Isten bárányainak hiszik s ehez méltő életet élnek. Nem teladata az egyháznak az, hogy a kárhozottakat az elválasztottaktól elkülönitse, mert ezt egvedül Isten teheti (IV. I. 4.), azonban a bünös embert az által, hogy életét, erkölcsét kárhoztatja, meginti s emlékezteti, hogy ha magát meg nem jobbitja, örök kárhozatra iut. (IV. XI. 2.)

Nem elégedhetik meg tehát az egyház azzal, hogy az utat a hiveknek Isten igéjében megmutassa, hanem cselekvőleg is közre kell müködnie arra, hogy az emberek ezen az uton haladjanak. Kálvinnak ideálja mindenesetre nem olyan egyház, mely jókat és gonoszokat vegyesen tartalmaz, hanem olyan, akol Krisztus lelke ugy uralkodik, hogy minden tisztán és szentül történjék. Ám ez csak eszmény, a valóság pedig az, hogy Isten választottai ugy vannak elvegyitve az egyházban a bűnösök kö-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rieker — i. m. 64 s. k. l. — azt állitja, hogy Kálvin praedestinationalis dogmája folytán az egyház összegyűjtő tevékenysége nem játszhatik szerepet. Szerinte az egyház Kálvinnál nem Heils-Anstalt, hanem Heiligungs-Anstalt. Mert az embernek lelki üdve nem attól függ, hogy a neki nyújtott üdvöt hittel elfogadja-e, hanem az Isten elővégzésétől. Nekem ugy tetszik, hogy ez a tanitás nem egyezik az Inst. IV. I. 4—gyel, amelylyel teljesen összhangzó a Il. Helv. hitv. XVII. 11.
<sup>2</sup> Rieker i. m. 65 l.

zött, mint a buzaszem a polyva között. (Inst. IV. I. 2.)¹ A bünösöknek pedig nem elég Isten igéjét hirdetni és tétlenül várni, mig annak hatása alatt megjavulnak, hanem meg kell öket büntetni, aminek három célja van: 1. hogy ne tekintessenek Isten gyalázásával keresztyéneknek azok, akik rut bünös életet élnek; 2. hogy a gonoszok példája által a jók meg ne romoljanak; 3. hogy maguk a bünösök megszégyenülve bünbánatra vezettessenek. (IV. XII. 5.) E büntetésekhez az egyháznak ugyan nincs karhatalmas nem is törekszik arra, hogy a bünös erőszakkal elővonassék, hanem, hogy bünbánatra önként előálljon. (IV. XI. 3.) Azonban a fegyelmezést mindenkor gyakorolnia kell s e tekintetben az egyház tevékenységét az államé sohasem pótolhatja. (VI. XI. 4.)

Isten törvényének megfelelő élet azonban még az által, hogy a bünök irtatnak, nem áll elő. Jézus azt mondotta, hogy a ki tökéletes akar lenni oszsza szét vagyonát a szegények között. (Máté XIX. 21.) Ebből következik, hogy az embereket a tökéletesség felé vezérlő egyháznak nem szabad megfeledkeznie a szegényekről, sőt kötelessége arra ügyelni, hogy tagjai egymás terheit hordozzák. Aki magát Isten bárányának hiszi, annak kötelessége, hogy azokból a javakból, amelyeket Istentől nyert, a többieket megszüntetni részeltesse.<sup>2</sup> Kálvin nem kivánia magántulajdont, de lehetetlennek mondja, hogy akik magukat egyaránt Isten fiainak tudják, egymás iránt atyafiui szeretettel ne volnának s egyik a másikat javaiból ne részeltetné. (Inst. IV. I. 3.)

Ezeknek alapján most már nem nehéz az egyház földi feladatainak megállapitása. Az egyház célja az em-

<sup>2</sup> Quaecunque in eos benefica Deus confert, inter se mutuo communicent. (Inst. IV. I. 3.)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rieker i. h. megjegyzi, hogy Kálvin egyháza minden erővel arra törekszik, hogy Isten igaz országa lehessen és Sohm azon észrevételére (Kirchenrecht I. Leípzíg 1892. 645 l. 24 jegyz.), mely szerint az egyház és Isten országa közötti különbségtétel kálvinista eredetü, azt veti ellen, hogy ez csak a fejleményekre áll, nem az eredeti tanitásra. Pedig ha az egyház törekszik arra, hogy Isten országa lehessen, abból az is következik, hogy nem tekinti magát Isten országának. Lásd Inst. IV. I. 17: Sequitur nondum peractam esse eius sanctitatem; — IV. VIII. 12: Verum est etiam deletas csse eius maculas, sed ita ut quotidie adhuc deleantur.

berek tökéletessége. E végből szükséges 1. hogy az embereknek megmutassa a tökéletesedés utját Isten igéjének hirdetése — és megkönnyitse az azon maradást az Istennel való közösség jegyeinek, a szákramentumoknak kiszolgáltatása által; 2., hogy a rossz utra tévedteket viszszatérítse a bünösök büntetése által; és 3. hogy az embereket a tökéletesség feltételére, a földi javaknak a szegényekkel megosztására emlékeztesse, a szegények rendszeres gondozása által.

4. Az egyház feladataival nem szabad összetéveszteni az egyház ismertető jeleit.

Az egyház ismertető jeleit Kálvin is, mint a többi reformátorok az ige helyes hirdetésében és a szákramentumok helyes kiszolgáltatásában állapítja meg. (Inst. Praefatio VI; IV, I. 8. 9.)¹ E kettő közül egyiket sem szabad ugyan elhagyni, mert akkor nincs igazi anyaszentegyház, (IV. I 11.) azonban ezeket sem lehet tökéletesekként követelni meg; akár a tanitásban, akár a szentségek kiszolgáltatásában lehet valamely fogyatkozás, ami a gyülekezetet egyház mivoltától meg nem fosztja. (Inst. IV. I. 12.)

Nincs tehát igazság aban az állitásban, mely szerint Kálvinnál az egyháznak még egy harmadik ismertető jele is van, és pedig a megfelelő külső szervezet.² Eltekintve attól, hogy Kálvin minden alkalommal csak a fentemlitett két fogalmi kellékét emliti az egyháznak, azt, hogy a helyes szervezet is nota ecclesiae volna már csak azért sem lehet állitani, mert mint tudjuk, Kálvinnál a látható egyháznak kettős értelme van és külső szervezete egyáltalán csak a második értelmü egyháznak, vagyis a gyülekezetnek van, arról pedig hogy az egész földön elterjedt közönséges anyaszentegyháznak valamely külső szervezete nem hogy szükséges, hanem csak hogy kivánatos volna, egyáltalán nincs szó.

Azok, akik a megfelelő szervezetet is fogalmi kellékül állitják, megfeledkezni látszanak arról, hogy az egyház Kálvin szerint is egységes (Inst. IV. I.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ugyanigy a II Helv. hitv. XVII. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Igy Sohm (i. m. 656 l.) és Rieker (i. m. 91 l.)

2.) és egyetemes (Inst. IV. I. 9.) és rajta kivül nincs az üdvösségnek reménysége. (IV. I. 4. 22.) Ha a helyes szervezet togalmi kelléke volna az egyháznak, ezekkel a tulajdonságokkal csak az egész világra kiterjedőleg határozottan megállapított, egységes, egyetemes és az egyház tagjai részére az üdvösséget kizárólag biztositó szervezet mellett birhatna. Már pedig a közönséges anyaszentegyház egysége csupán abból áll, hogy Krisztus annak egyedűli püspöke. (Inst. IV. II. 6.)1

A helyes szervezet a második értelemben vett egyház, vagyis a gyülekezet részére szükséges ugyan, de itt sein mint fogalmi kellék. Minden egyes gyülekezet Istennek valódi anyaszentegyháza már az által, hogy benne az ige helyesen hirdettetik és a szákramentumok helyesen vannak kiszolgáltatva, és Isten igéjéhez mérve kell megbirálni minden gyűlekezetet, valódi egyház-e vagy nem. (Inst. IV. I. 11., IV. IX. 12.)2 Am az egyház földi feladatai végzéséhez külső szervezetre szükség van. E földi feladatokat nem a közönséges anyaszentegyház végzi, hanem a gyülekezet. Sem prédikálni, sem szákramentumokat kiszolgáltatni, sem fegyelmet gyakorolni, sem szegényeket gondozni nem lehet máshol, mint a gyülekezetben. Ezért nincs szüksége külső szervezetre

<sup>1</sup> Azt Rieker is elismeri (i. m. 92 l.) hogy Kálvin a lelki üdvösséget sehol sem köti a jól szervezett égyházhoz tartozáshoz, de szerinte az egyháznak egyáltalán semmi befolyása a lelki üdvös-

ségre (64 és 92 l.), amivel szemben l. Inst. IV. I. 4.

\* Épen ezért nem lehet elfogadni, amit Grosclaude (Exposition et critique de l'ecclésiologie de Calvin, Genève, 1896. 10. s k. l.) állit, hogy a látható egyház első tulajdonsága Kálvin szerint a csalatkozhatatlanság. Kálvin éppen azt mondja (Inst. IV. VIII. 13.), hogy az egyháznak nincs hatalma a csalatkozhatatlanságra, hanem azért (tehát akkor) nem téved, mert (tehát mikor) mint Krisztus menyasszonya, engedelmeskedvén vőlegényének, az ige által vezetteti magát. (Hic igitur est discrimen : illi ecclesiae autoritatem extra verbum Dei collocant, nos autem volumus verbo annexam.) Ezt a tévedhetetlenség jogának épen nem lehet mondani. Jogilag ugy áll a dolog, mint Kerkapoly (Protestáns egyházalkotmány Pápa, 1860. 5. l.) tömören mondja: Protestáns felfogás szerint ott az igaz egyház, ahol az igaz tan, mig katholikus szerint ott az igaz tan, ahol az egyház.

az egyetemes egyháznak, és azért van szüksége arra a gyülekezetnek. De mert pusztán feladatai helyes végzése céljából van szüksége a gyülekezetnek a külső megfelelő szervezetre, épen azért annak hiánya miatt nem szünik meg igazi egyház lenni. Bizonyára nem képes jól megfelelni feladatainak s ennyiből fogyatékos,¹ de ha az igehirdetés és szákramentumok kiszolgáltatása benne helyesen történik, nem kevésbé igazi anyaszentegyháza Istennek, mint a megfelelően szervezett.²

5. Ha az egyház az emberek között a világ kezdete óta fennáll és szükségképen fennmarad a világ végéig az ő sajátos feladatainak teljesítése végett, ugy az szükségképen, egy magában véve önálló, minden más társadalmi szervezettől különböző és független társadalmi organismus. És ez áll nemcsak az egész egyházról, hanem annak részeiről, a külön egyházakról, gyülekezetekről is. Hiszen az egyház örökös feladatainak épen ezek a teljesítői. Később még rátérünk, hogy Kálvin az egyházat valóban önálló társadalmi létszerként fogja fel. 4

Előbb azonban még eme társadalmi organismus előállásának kérdéséről kell szólanunk. Ami tulajdonképen kettős kérdés, lévén az organismus is kettős. Először arra vonatkozik, miképen jön létre az egyház az ő végső alkotó tagjaiból, az emberekből; másodszor arra, vajjon a kettős létszer — egyetemes egyház és gyülekezet — közül melyik előzi meg a másikat.

<sup>2</sup> Gondoljunk csak az alapitványokra. Ezek sem képesek megfelelni kitüzött céluknak helyes szervezet nélkül, de ha szervezetük nem helyes is, azért nem szünnek meg alapitványok lenni.

<sup>3</sup> Hogy egy nagy organismusnak alkotó részei magok is önálló organismusok lehetnek, azt bizonyitja az is, hogy minden társadalmi organismus emberekből áll.

<sup>4</sup> Ezt *Rieker* is elismeri (i. m. 68, 86—87 és 176 l.) de azt veti ellen, ezt nem szabad jogi értelemben venni, mert ez az önállóság csak vallási természetü. Máshol meg azt mondja, hogy a kálvinizmusban vallás és jog teljesen összeolvad (59 l.)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mint Kerkapoly mondja (i. m. 8. l.) A reform. egyház szerint a külső egyház részére csak egy szervezet lehet legmegfelelőbb, melytől minden eltérés kénytelenség, melynek csak kárával hódolhat az egyház.

Ami az első kérdést illeti, azt ugy is lehet kifejezni, hogy az egyház intézet, vagy egyesület természetével bir-e. Hogy a természetjogi iskola felfogása, mely szerint az egyház az emberek szabad egyesülése alapján jött létre,¹ amint minden vallásos, ugy a kálvinista tantól is teljesen idegen, azt már az eddigiek után felesleges is mondani. Az anyaszentegyház nem épittetett az emberek itéletén vagy szabad akaratjukon. (Inst. 10. II. 4.) Mint Isten atyja, ugy az egyház anyja az embereknek, mely táplálja és neveli őket (IV. I. 4.) Ahoz, hogy az egyháznak tagja legyen az egyén, nem szükséges az ő akaratnyilvánitása; mint az államba, ugy az egyházba is beleszületik. Az egyház célját a tagok összesége sem változtathatja meg, és ha egy időben az összes tagok kilépnének is, — az egyház, melynek célja a világ végéig tökéletesiteni az embereket, akkor sem szünne meg.²

Ám az intézet két féle: alapitványi és egyesületi elemekből âll és hol alapitványi, hol egyesületi elemei domborodnak ki inkább.<sup>8</sup> Ha most már azt nézzük, hogy az egyházban, mint kétségkivül intézetben az alapitványi vagy egyesületi momentumok állanak-e inkább előtérben, ismét különbséget kell tennünk az egyház két féle értelme szerint.

Az egyetemes egyháznál az alapitványi jelleg tulnyomó, mig az egyes egyháznál nagyobb mértékben találkozunk az egyesületi jelleggel. Gyülekezet valóban keletkezhetik szabad egyesülés utján is, és az összes tagok

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ezen alapszik a lutheránus u. n. társulati rendszer.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lásd *Rieker* i. m. 70 l.

Rieker (i. m. 71. l.) azt állitja, hogy Kálvin egyházában előtérben áll az egyesületi momentum. Vajjon a praedestinatio itt is felemlegetett dogmájának van-e e tekintetben valami befolyása, azt, mint erősen hittani kérdést nem kutatom. De az bizonyos, hogy Rieker azon eljárása, melylyel nagy buzgósággal sorolja fel, hol nevezi Kálvin s mely református egyházi hitvallások nevezik társaságnak az egyházat, a kérdés érdemére nem hoz világosságot. Hiszen societas-nak mondja az egyházat az ágostai hitvallás Apologiája és a római káté is.

kiléptével meg is szünhetik. Szó sincs róla azért, hogy a gyülekezet valóban egyesületnek volna tekinthethő. Nemcsak azért, mert ennek tagjává sem csupán önkéntes belépés utján lehetünk, hanem azért sem, mert tagjai akaratától függetlenül és megváltozhatatlanul megvan állapitva a célja, sőt fővonásokban még külső szervezete is.¹ Hogy mégis a felületes szemlélő előtt a kálvinista gyülekezet az egyesület henyomását teszi, annak oka az, hogy tagjai nem passiv tárgyai az egyházi gondozásnak, mint a katholikus vagy lutheránus paróchia hivei, hanem cselekvő részesei az egyház müködésének; az egyházban tehát — bár megállapított célra és megállapított szervezet mellett — összes tagjai tevékenységének van szerepe.

A második kérdés, mely arra vonatkozik, hogy az egyetemes egyház és az egyes egyházak között milyen a keletkezési sorrend, csak a református egyháztogalom mellett merülhet fel. Ahol a gyülekezet magában véve nem egyház, csak paróchia, ott egészen világos, hogy a paróchia létezését az egyház létezésének meg kell előzni. Az egyház létesiti a paróchiát, mely nem egyéb, mint öneki puszta szerve.

Ám a kálvinista felfogás mellett az egyetemes egyház és a gyülekezet közötti viszony nem a szervezet és az ő szerve között, hanem két, bár egymással a legszorosabb összefüggésben levő szervezet között fennáló viszony. Ezt lehet ugy is elképzelni, hogy előbb létesül a nagy organismus és ez osztja szét önmagát aprókra; meg ugy is, hogy előbb létesülnek a kis szervezetek s ezeknek egyesülésével jön létre a nagyobb. Ha a gyülekezeteket, mint a közönséges anyaszentegyházat alkotó végső legyedeket fogjuk fel, ezt a kérdést is föltehetjük igy: vajjon alapitvány vagy egyesület módjára keletkezett-e a közönséges anyaszentegyház.

A kérdés eldöntése annak megfontolásán fordul meg, lehet-e szó egyházról gyülekezet nélkül? Világos, hogy

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ennyiben még kevésbé tekinthető egyesületnek a református egyház, mint a lutheránus is.

nem lehet. Ellenben lehet-e szó egyházról több gyülekezet nélkül? Világos, hogy lehet. Mihelyt egyszer van egy gyülekezet, amelyben Isten igéjét helyesen hirdetik és a szákramentumokat helyesen szolgáltatják ki, már van egyház, tekintet nélkül arra, hogy van-e még egy másik ilyen gyülekezet is. Vagyis a több gyülekezetből álló közönséges anyaszentegyházat nem csupán történetileg, de elvileg is megelőzi az egy gyülekezetből álló anyaszentegyház.¹

Ebből meg az következik, hogy az egyház organisatiója nem felülről lefelé, hanem alulról felfelé történik. Az egyháznak csak mint az egész földre kiterjedő egyetemes egységnek felfogása mellett  $\mathbf{a}\mathbf{z}$ országról-országra, tartományról-tartományra külön szervezésben van valamely következetlenség, vagy önkényesség, vagy legalább mindenesetre megtagadása az egyház önálló organismus voltának. Ellenben, ha az egyház alapformája a gyülekezet, akkor természetes, hogy olyan területen és annyi gyülekezezet van közös szervezetben, aminő területen és ahány gyülekezet ilyen közös szervezetet teni kivánt. Minden szervezkedésnek alapja a gyülekezet, amelynek, mint láttuk, magában külső szervezettel birnia kell, és minden, a gyülekezet körét meghaladó szervezkedés addig terjed, ameddig azt a gyülekezetek kivánják.2 E szerint a közönséges anyaszentegyháznak egységes

¹ Ellenkezőleg *Rieker* i. m. 81. l., ki szerint az egyes község elsőségének elve az ős református protestantismustól idegen, amit azzal bizonyit, hogy Skóciában felülről égyszerre történt a református egyház létesítése. De még ha a tényeket s nem az elveket vizsgáljuk is: Genf, Franciaország, Németalföld példái mást bizonyitanak.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ebből folyik az is, hogy a református egyházban könnyen vezet az elégedetlenség a több gyülekezetből álló szervezettől elszakadásra, aminek Skóciában és Amerikában több példáját látni. *Rieker* (i. m. 93 l.) ennek az okát ott keresi, hogy a helyes szervezet megkivánásából keletkezik a hajlam a szakadásra. Egyébiránt jól mondja *Renan*, hogy az uj felekezetek alakulása nem a gyöngeség jele, hanem ellenkezőleg azt bizonyitja, hogy a vallásos érzés erős és teremtő erővel bir.

külső szervezete csak nem szükséges, de ha az összes gyülekezeti egyházak ugy kivánnák, lehetséges volna.

Annak, hogy a református tan már a magános gyülekezetben is bevégzett egyházat lát, és a magasabb egyházi szervezeteket mint a gyülekezeteken fogja fel, igen nevezetes hatásai vannak. Egyrészt e tan nagy befolvást gyakorolt a természetjogi, s annak közvetitésével a modern egyházjogi felfogás kifejlődésére. Másrészt azáltal, hogy lehetővé tette református alakulását oly országokban is, ahol az államhatalom ellenséges indulattal viseltetett a reformatio iránt. korban, amikor nemcsak a katholikus egyház tekintette magát az államal összeforrottnak, de a lutheránus is, és az volt a tétel, hogy egy országban csak egyféle igehirdetés lehet. Ilven módon lehetővé tette a több vallásu állam keletkezését, ami aztán szükségkép az egyház és állam teljes szétválasztásához vezetett.

# EGYHAZ ÉS ÁLLAM.

Az egyház és állam eme szétválasztása azonban nemcsak következménye a kálvinista gyülekezeti egyházfogalomnak, hanem benn foglaltatik Kálvinnak az egyház és állam közötti viszonyra vonatkozó tanitásában.

1. Kálvin feltogása az egyház és állam közötti viszonyt illetőleg alapjában különbözik ugy a katholikus, mint a lutheri tantól. Ezeket igen jellemzően ismerteti Sohm. Hagyjuk el — ugymond — az államról s egyházról való mai képzeteinket s helvezkedjünk a középkori egyházpolitikai elvek világába. Az állam és egyház fogalma mai értelmében akkor még ismeretlen. Az vető fogalom a keresztvénség. A keresztvénség két kardot, azaz kormányzatot rendelt Isten, az egyházit és a világit; mindkettőnek feladata a keresztyénség kormányzása, csakhogy eltérő céllal és különböző segélyével. Nincsen szó tehát a középkori felfogás rint két külön társadalmi szervezetről, hanem csupán az egységes keresztvén társadalom feletti két hatalomról. E két hatalom között az elsőbbség katholikus felfogás szerint az egyházit illeti meg, — ez a nap s a világi hatalom, a hold, is ettől nyeri erejét. Amiből következik, hogy az egyházi hatalom teljességének tulajdonosa, a római pápa, felette áll a világi felsőbbségnek. Tehát a theokratikus, hierokratikus rendszer.

Luthernek a két hatalom közötti viszonyra vonatkozó tanitása az eredményben ennek ép ellenkezője, de

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I. m. 548. l.

a kiindulasi pont teljesen azonos. Mint Sohm helvesen mondia. Luther tanitása a két kardról, illetve a két kormányzat külön választásáról nem egyéb, mint a két hatalomról szóló középkori elméletnek reformált ugyan, de lényegileg ugyanazon alapon való fenntartása. Vagvis szerinte sem két különböző szervezet, egyház és egymáshoz való viszonyáról van szó, hanem a két hatalom (lelkészi és világi) rendeltetésének és egymáshoz való viszonvának kérdéséről, melyek a keresztvénség egy ugyanazon nagy organismusához tartoznak s egyaránt annak igazgatására vannak rendelve.¹ Csupán a két hatalom közötti viszony rendezése tekintetében van tehát különbség, amennyiben Luther szerint az egyház hatáskörébe csupán az ige hirdetése és a szákramentumok kiszolgáltatása tartozik, a kormányzat ellenben nem. Az egyházi hatalom nem felsőbbség. Felsőbbség csak egy van, a világi, melynek hatalma mindkét táblára kiterjed, feladata tehát az egyház kormányzása is. Sőt a világi felsőbbséget feltétlen szuverénitásánál fogya több jog illeti meg, mint az egyház puszta külső igazgatása. A császárnak tiszte — mondja az ágostai hitvallás — itélni a hitágazatok felett, megvizsgálni a tiszta tudományt, gondoskodni, hogy jó tanitók állittassanak. Mert a lelki élet az ő külső nyilvánulásában nem független az állami hatalomtól. A tévtanok a közbéke megrontására vezetnek. Azért az állami felsőbbségnek nemcsak joga, de kötelessége is a tan tisztaságára felügyelni.

Kálvin már az alapban eltér a katholikus és azzal együtt a lutheránus felfogástól. Nála az egyház nem csak egyik oldala a társadalom életének, hanem maga egy önálló társadalom, mely saját feladatait saját szerveivel végzi. Ö rá tehát nem talál, amit *Rieker* a Luther-féle felfogást hiven tükrözőleg mond, hogy az egyház és állam a reformátoroknál nem két kör, amelyeknél az a kérdés, vajjon metszik-e egymást, vagy összeesnek, vagy egymáson kivül esnek, hanem csak egy kör, vagy inkább ellyp-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I. m. 638, l.

sis két gyuponttal, és ez az ellypsis a keresztyénség.¹ Kálvinnál egyház és állam épugy külön két kör, mint mai felfogásunk szerint; nem egy egységes organismusnak közös, bár egymástól különböző szervei, hanem két külön organismus.

Távolról sem állithatni, hogy ez a gondolat elméletileg tisztán ki van fejtve Kálvinnál. Az ő idevonatkozkozó tételeit magukban véve, kiszakitva, többféleképen lehet magyarázni. És igazat kell adnunk Riekernek, első tekintetre valóban ugy látszik, mintha e tekintetben semmi különbség sem volna kálvinista és lutheránus felfogás között. De maga a gondolat megvan s az egyház és állam közötti viszony rendezésének alapjául szolgál. Kitünik ez egyrészt abból, hogy az egyház is szervezve van, (Inst. IV. XI. 4.), nemcsak az állam, mint a lutheránusoknál, — másrészt abból, hogy az állam sem csak egyszerű karhatalom az egyház szolgálatában, mint a középkori katholikus felfogás szerint és arra — bár esetleg a sátán az igazi egyház ellen támasztja (Praefatio VI.) — mindenkor szükség van (IV. XX. 2—5.)

Aki test és lélek között — mondja Kálvin — e mostani elmulandó élet és az örök élet között különbséget tud tenni, könnyen belátja, hogy a polgári kormányzat és Krisztus lelki országa felettébb meg vannak különböztetve. (IV. XX. 1.) A test és lélek közötti viszony emlegetése pedig itt egyáltalán nem ugyanazon értelemben történikmint a középkori katholikus egyházban, amint azt Sohm, és Rieker<sup>5</sup> állitják. A római katholikusoknál az összetar-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die rechtliche Stellung der ev. Kirche Deutschlands, Leipzig 1893. 54 l.

<sup>\*</sup> Kampschulte (i. m. 470 l.) hangsulyozza, hogy jogtalanul állitják Kálvint az egyház és állam teljes szétválasztása modern theoriájának szerzőjéül, de elismeri, hogy az elválasztás és önállóság gondolata elvileg nagyobb mértékben van nála hangsulyozva, mint azon időben átalán.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Grundsätze 176 l.

<sup>4</sup> i. m. 655 l.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> J. m. 183 l.

tozás példázata az, Kálvinnál a különbözőségé. A katholikusoknál annak feltüntetésére szolgál, hogy amint az egy ember testből és lélekből áll, ugy az egy keresztyén társadalom is államból és egyházból és annak feltüntetésére, hogyaminta lélek előbbvaló a testnél, ugy az egyház is előbbvaló az államnál. Kálvinnál ellenben — mint a földi élet és örök életre hivatkozás megvilágitja — azt mondják e szavak, hogy az állam a testre és földi életre, az egyház pedig a lélekre és örök életre visel gondot.

Az egyház ugy, mint az állam önálló társadalmi szervezetként fogatván fel, szükségképen háttérbe vonul az a kérdés, hogy a két hatalom közül melyik a felebbvaló. Az csak addig lehet vita tárgya, mig a két hatalom, mint egy organismus szervei szerepelnek. Csak addig lehet szó arról, hogy melyik a fontosabb szerve az egységes organismusnak. Ha azonban a két hatalom nem egy ugyanazon létszernek közös szervei, hanem külön szerve mindegyik egy külön organismusnak, akkor nem a két hatalom közötti elsőbbségről van többé szó, hanem a két szervezet egymáshozi viszonyáról.

Kálvin nem fejezi ki ezt a gondolatot, de annak következéseit levonja. E tekintetben is átvezető a középkori katholikus nézetektől a modern egyházjogi felfogáshoz.

2. Abban a tekintetben is közelebb jár Kálvin a modern, mint a középkori felfogáshoz, hogy különbséget teszen — ismét megjegyezhetjük, hogy nem világos elméleti kifejtésekben — az organismus és az organum között.

Mivel katholikus és öslutheránus felfogás szerint az egyházi hatalom ugy, mint a világi, csak szerve az egységes keresztyén társadalomnak, — a papságban, illetve államtőben testestül meg az. Ezért azonos az egyház a pápasággal, az állam a világi fejedelemséggel a középkori katholikus felfogásban. Mivel pedig az egyház előkelőbb az államnál, tehát a pápa is a világi fejedelmeknél. Luthernél csak az a különbség, hogy minden hivő pap lévén, az egyházi hatalom nem a papsághoz, hanem az ige hirdetéshez van kötve. Mivel pedig az egyházi hatalom kezelői, az igehirdetők, alávannak rendelve az egyház praecipuum membrumának, a fejedelemnek, aki nem

kevésbé pap, mint az igehirdetők, — tehát az egyház alá van rendelve az államnak.

Kálvinnál ellenben más az egyház, mint azok a szervek, melyekkel magát igazgatja és ismét más az mint a fejedelem. A felsőbbség, vagyis az állami vezet nélkülözhetetlenül szükséges, annak eltörlésére törekedni gonoszság, mert nem kevesebb haszna emberek között, mint a kenvérnek, viznek, napnak és éltető levegönek (Inst. IV. 20. 3.) Istent magát gyalázzák. kik azt megvetik (IV. XX. 7); általa van, hogy a gonosz emberektől megoltalmaztatván nyugalomban élhetünk (IV. XX. 17). Ellenben a főhatalom kezelője, a fejedelem lehet gonosz is, a sátán eszköze (Praefatio VII), Istennek csapása, és ezzel szembeszállni nemcsak joga, de kötelessége is az előljáróknak, mert különben árulói lesznek a nép szabadságának, melynek Isten rendeléséből mazói volnának hivatva lenni. (IV. XX. 31.)

Mivel pedig különbözik nemcsak a két organismus, hanem annak feladatköre is, világos, hogy egyiknek szerve a másik ügyeibe nem avatkozhatik. Mindegyik hatalom csak annak a létszernek ügyeit intézheti, amelynek organuma ö maga. Az anyaszentegyház semmit magának nem tulajdonit, ami a fejedelemnek tulajdona és a fejedelem sem cselekedhetik semmi olyat, amit az egyháznak kell véghez vinni. (IV. XX. 25.) Bár a polgári felsőbbség hatalma a tiz parancsolatnak mindkét táblájára kiterjed. ez nem jelenti azt, hogy az államhatalom a szorosan vett lelki ügvek terén hatalommal birhatna. Kálvin tartja megengedhetönek, hogy a fejedelem itéljen a hit dolgában¹ és következetesen megtudja valósitani, hogy az urvacsorától eltiltás az egyház szervének, a consistoriumnak legyen kizárólagos joga.2

Az állami felsőbbség, mint ilyen, az egyháznak nem tagja. A fejedelem maga pedig, ha tagja az egyháznak,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Révész Protestans egyházalkotmány alapelvei. Szarvas 1856. 61. l.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Rieker i, m. 188 l.

alá is van rendelve az egyház hatalmának (Inst. IV. XI. 3. XV. 7.)

A gyakorlatban nem tudta Kálvin ezen, az elméletben következetesen vallott¹ elveit teljesen megvalósitani.² Abban az időben, amikor az állami és egyházi élet teljes összeolvadása szabály volt s amikor a rohamosan fölemelkedő állami szuverénitás — épen a reformatio által is erősitve — minden irányban érvényesülni törekedett, nem lehet azon csodálkozni, hogy ez a rendkivül erős egyéniség sem volt képes az uralkodó eszmékkel ellenkező rendszer megvalósitására. A genfi Ordonnance ecclésiatique sokkal nagyobb betolvást biztositott az állami organumoknak az egyházi ügyek intézésére, amennyi Kálvin elveivel megegyeztethető. De ő ez potokkal nem is volt megelégedve<sup>8</sup> és sok küzdelem árán sikerült neki az 1561-i rendszabályokkal4 az állami hatóságoknak a szoros értelemben vett egyházi ügyekbe beavatkozását kellő határok közé szoritani.

3. De bár ezek szerint egyház és állam, mint egymástól különböző két organismus, pontosan szét vannak

<sup>1</sup>Kerkapoly — i. m. 52 l. — Richterre hivaikozva azt állitja, hogy csak az Institutiók II. kiadásától fogva változatlan Kálvin álláspontja, mert az I. kiadásban még több jogot enged az államnak. Nekem épen csak az I. és VI. kiadásokkal volt alkalmam megismerkedni, de ez alapon azt hiszem, az az igaz, amit Kampschulte mond (i. m. I 257 l.), hogy az Institutiók különböző kiadásai közt a tan tekintetében semmi különbség sincs.

<sup>2</sup> A szétválasztás csak elvi, nem tényleges volt — mondja

Kampschulte i. m. 471 l.

<sup>8</sup> Formulam composiumus— irja— non illam quidem satis absolutam, sed pro temporis infirmitate tolerabilem. Kálvinnak az a nagyérdeme — mondja Kerkapoly (i. m. 57 l.)— hogy felismervén egyszer az egyház államtóli elválasztásának szükségét, azt szorgalmazni soha meg nem szünt, de nyilván hirdette, hogy a saját egyenes befolyásával készült genfi egyházszervezet is hiányos, kijelentvén ezzel, hogy akik az ő szellemében haladni kivánnak, ezt nem ama szervezet változatlan átvételével tehetik, mert az csak azért olyan, mert a körülmények akkor ott többet nem engedtek.

<sup>4</sup> L. Richter Evangelische Kirchenordnungen des XVI Jahr-

hunderts 1846. I. 352 l.

választva, ellentét nincs közöttük. (Inst. IV. XX. 2.) Kálvinnál az állam sem civitas diaboli, hanem szintén civitas dei abban az értelemben, hogy azt is Isten az ő országának épitésére rendelte. Államra épugy mindig szükség van, mint egyházra (IV. XI. 3.) és a két organismus egyesült erővel érheti el a közös célt: a bünök irtásával. az emberek javitásával Isten országának megvalósitását. A fejedelemségnek büntetéssel és külső tenvitékkel kell a botránkozásokat az anyaszentegyházból kiirtani, az házi szolga pedig segitő kezet nyujt a világi felsőbbségnek, hogy sokan ne vétkezzenek (IV. XI. 3.) Vagyis egyrészt végső oka ugyanaz az államnak, ami az egyházé: Isten akarata, másrészt céljának is ugyanannak kell lenni. Ennek folytán a világi felsőbbségnek az egyház oltalmazójának kell lenni. A vallás védelmezése első sorban a polgári hatóság feladata (Helv. hitv. XXX. 2.) Soha senki sem tanitott a fejedelem tisztéről, vagy az állami feladatokról a nélkül. hogy tanitását ne a valláson kezdte volna. (IV. XX. 8.)

De mivel az egyház önálló organismus, ha az állam nem teljesiti is a reáváró feladatokat, ez nem bénitja meg az egyházat s nem háritja el róla a kötelességet, hogy saját feladatait teljesitse. Az alattvalóknak kötelessége engedelmeskedni nemcsak a jó, hanem a gonosz fejedelmek irányában is (IV. XX. 27), de ez az ő kötelességök nem szünteti meg ama másikat, hogy mint az egyház tagjai Isten parancsai szerint élvén, Isten országának polgárai törekedjenek lenni, mert a lelki szabadság a polgári szolgálat mellett igen jól megállhat. (IV. XX. 1.)

Azért, ha egyház, és állam egy uton nem haladhatnak, mert az állam istentelen, az egymástól való szétválásnak nemcsak elvileg, de a gyakorlatban is be kell következnie, mert az egyház nem járhat más uton, mint Isten akaratának utján. A "szabad egyház szabad államban" gondolata nem hiába református talajon termett, református egyházalkotmányi alapgondolatoknak következése.¹

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sőt *Rieker* szerint — i. m. 191 l. — a jura circa sacra és in sacra-féle megkülönböztetés is a kálvinista tanból fakadt.

4. Ami most már az egyház és állam közötti hatalmi viszonyt illeti, gyakran találkozunk azzal az állitással, hogy Kálvin alapgondolata a theokrácia. Hogyan kell ezt értenünk?

Theokrácia akkor áll fenn, ha uralkodónak magát Istent tekintik, aki meghatározott ember vagy emberek által fejezi ki a maga akaratát; a szuverén akarat emberek által kifejezett isteni akarat. Tehát theokrácia állott fenn a zsidó államban, hol a próféták, birák, királyok mint Isten akaratának kinyilvánitói jelentkeztek, vagy a középkori katholikus felfogás szerint, hol a pápa, mint Istennek földi helytartója, szabja meg az állami rendet is.

A theokráciának általánosan ismert és befogadott értelme szerint tehát akkor lehetne szó erről, ha Kálvin rendszere ismerne embert, aki nemcsak hivatott, de jogositott is Isten akaratának kifejezésére, akinek nyilatkozatát nem csak mint Isten akaratával egyező véleményt tisztelik, hanem, mint Isten akaratát tartalmazó parancsot követik is. Ki lenne most már Kálvinnál az az ember, hol lenne az a szerv, amelynek magát mint az isteni akarat kifejezőjét volna joga viselni?

A fejedelem semmi esetre sem. Mert a fejedelmeket Isten helytartóinak nevezi ugyan,³ de legkevésbé sem the-

<sup>1</sup> Sohm (i. m. 655 l): Az eredmény Kálvinnál az egyházi előljárók által vezetett államhatalom theokráciája. Zorn (Lehrbuch des Kirchenrechts Stuttgart, 1888. 188 l.) Az állam csupán szolgáló és engedelmeskedő helyzetben van, egészen a hierarchikus elvek szellemében. Concha. (Politika, Budapest 1895. II. 326 l.): A kálvinista tan közvetett fölényt igényel az egyházi kormányzó hatalom részére az állam felett. Theokráciáról szól Friedberg (Lehrbuch des kath. und ev. Kirchenrechts, 5 Auflage Leipzig, 1903. 94 l.), Kosutány (i. m. 74 l.) aki a hivek egyetemét helyezi az egyházzal szemben közvetett alárendeltségben levő állam felé; valamint Kérészy (i. m. 122 l.), Kampschulte (i. m. 472 s k. l.) Stahl (Die gegenwärtige Parteien in Staat und Kirche 1863, 38, 39 l.) Rieker (i. m. 177. l.) Choisy (La théocratie à Genève au temps de Calvin, Genève 1897 cimű művében,) de ez utóbbiak mérsékelve és módosított értelemmel.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Concha i. m. 354. l.

<sup>3</sup> Si se Dei vicarios esse meminerint, sedulitate, industria invigilent oportet, quo hominibus quandam divinae prudentiae, custodiae, bonitatis, benevolentiae, iustitiae imaginem in se representent (Inst. IV. XX. 6.)

okratikus értelemben hanem egyrészt figyelmeztetéséül a fejedelmeknek arra, hogy nem embereknek gyakorolják a hatalmat, hanem az Urnak, tehát istenfélő módon kell azt gyakorolniok, másrészt szemben az anabaptista tanitással annak a bizonyitására, hogy ő a polgári kormányzatot nem valamely tisztátalan és keresztyénhez nem illő foglalkozásnak tekinti. (Inst. IV. XX. 2). Sőt Ferenc királyhoz intézett előbeszédében épen azt mondja, hogy a sátán leghamarabb a világi hatalmat keriti szolgálatába (Praefatio VII.) és szól istentelen, gonosz fejedelmekről, akiket ugyan szintén Isten küld büneink megbüntetéséül (IV. XX. 25), akiket azonban nemcsak az isteni akarat kifejezőiül nem lehet elfogadni, de akiknek megbosszulása Isten akarata. (IV. XX. 31.)

Isten képviselői e földőn a fejedelmek, Isten uralmának helytartói. Ám ez a tétel nem mint jogszabály értendő, hanem csupán mint kivánság. Isten akaratát megvalósitani nem joga a fejedelemnek, hanem kötelessége. Isten akaratának kinyilatkoztatása meg már azért sem lehet az ő joga, mert ily kinyilvánitásnak helye sincs. Isten akarata ismeretes, ki van fejezve a szentirásban.¹ Ennek engedelmeskedni mindenkinek kötelessége, alattvalónak és fejedelemnek egyaránt. A hatalom kezelője nem jogot nyer Istentől arra, hogy az ő akaratát kinyilvánitsa, hanem kötelezve van arra, hogy a kinyilvánitott, a szent irásban foglalt akaratnak engedelmeskedjék.

De azok, akik theokráciát szivesen emlegetnek, nem is azt állitják, hogy a fejedelem volna az isteni akarat kifejezője, hanem hogy az egyház, illetve a papság. Ide megy ki, mikor az egyháznak az állam feletti elsőbbségét emlegetik.

Ennek bizonyitására a legkülönbözőbb érvekkel találkozunk. Igy hogy az egyház, mint Krisztus országa, a legmagasabb földi szervezet, magasabb az államnál is.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lásd Inst. II. XV. 2 s ugyanugy a II. Helv. hitv. XII. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nem mindenütt, mert néhol csak a puszta állitást olvassuk, minden bizonyitás nélkül.

Kálvin maga mondja, hogy az egyház, mint Krisztus teste, a legelőkelőbb intézmény az egész földön.¹ Ez azonban puszta diszitő jelző, aminővel minden egyházi irónál találkozunk, anélkül, hogy annak különösebb jelentőség tulajdonittatnék.

Azt is felhozzák, hogy a fejedelem is alá van vetve az egyházi fenyitéknek. Ez igaz, de ebből az állam alárendeltségét csak azok vezethetik le, akik megfeledkeznek arról, hogy más az állam, mint a fejedelem.

Theokrácia bizonyságának mondják azt is, hogy az állam köteles büntetni Kálvin tana szerint az eretnekeket. Ez is igaz, de oka nem az, mintha az állam az egyháztól függő viszonyban volna, hanem mert neki saját feladata Isten országának munkálása. Ezt egyébiránt a lutheránus tan is kötelességévé teszi az államnak. Nem is mint eretnekeket éri őket a büntetés az állam részéről, hanem mint az állami rend megzavaróit.<sup>2</sup>

De azt is olvassuk — ami, ha igaz kétségtelenné teszi a theokráciát, hogy Kálvin rendszerében az isteni akarat kifejezői a lelkipásztorok, mint Isten igéjének hirdetői. Nemcsak joga — mondja Kampschulte<sup>8</sup> de hivatalánál fogva kötelessége is az ige szolgájának, a polgári

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kampschulte i. m. 475 l. idézi Kálvin szavait: Sane eadem ratione qua vocatur Christus primogenitus omnis creaturae, ecclesia, quae corpus est ipsius, dignitatis et excellentiae principatum obtinet in toto mundo.

<sup>2</sup> Sohm — i. m. 655 l. — azt mondja, hogy Kálvinnál minden tévtan megsemmisitése legelőkelőbb feladata az államnak. Igaz, hogy ez is az állam feladatai közé tartozik (Inst. IV. XX. 4.), de Luthernél és Melanchtonnál is. Sohm mindazáltal különbséget lát s mig bő idézetekkel igen szépen bizonyitja (546 l.), hogy Luther tanitása szerint az eretnekséget az ige hatalmával kell legyözni s a világi felsőbbségnek csak akkor kell közbelépni, ha nyilvános istenkáromlás, vagy a közbéke megtörésének esete forog fenn, Kálvinnál a hitüldözés középkori szigorát látja. Pedig Servetet sem azért égették meg, mert eretnek módon gondolkodott, hanem, mert tanait nyilvános istenkáromlásnak minősitették.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> I. m. 473 l.

felsőbbséget az ő hivatásáról felvilágositani, ujját a sinai táblán tartva, elébe állni, emlékeztetni feladatára, megmutatni neki az utat, amelyen haladnia kell, tehát az államfőnek felette áll a theologus. Ugyanigy tanit Rieker¹ is, aki elismeri, hogy nem az egyház, nem a papság, nem maga Kálvin akart Genf uralkodója lenni, hanem Isten és Krisztus törvénye, a lex evangelii, — de hozzáteszi: Kálvin és tiszttársai értelmezése szerint. Ezek az utolsó szavak azt jelentik, hogy mégis van Isten akaratának földi nyilvánitója, Kálvin az ő tiszttársaival, mert a szentirás azzal az értelemmel tekintendő Isten akaratának, amelylyel azt Kálvin és tiszttársai magyarázzák.

Hogy Kálvin akár általában az ige szolgái, akár csupán a maga és tiszttársai részére igénvelte volna az irásmagyarázás kizárólagos jogát, arról még szólani sem lehet. Olvassuk ugyan, hogy Kálvin az egyház vagy legalább önmagát szivesen vonja párhuzamba az ó testamentomi prófétákkal, aminek bizonysága az ószövetségi példákra gyakori hivatkozás. Figyelmes olvasónak azonban lehetetlen észre nem venni, hogy ezek a példák sohasem az isteni akarat eszközeinek azonosságát akarják bizonyitani (hiszen más eszközökkel élt Isten az emberek gyermeki, mint felserdült állapotában), hanem mindig csak azt, hogy az isteni akarat mellett meg állani s nem azt nézni, hogy mások mit mondanak Isten akaratának, hanem, hogy Isten igéje mit mutat Épen ezért az irás magyarázására különös joga senkinek sincs és a csalatkozhatatlanságnak joga még az egyházat sem illeti meg. Minden egyházi, zsinati határozatot megvizsgálhat akármely gyülekezet, vajjon egyezik-e az Isten igéjével.

Már pedig ahoz, hogy az államfőnök jogilag felette álljon a theológus, hogy jogszabály legyen az, hogy Isten akaratának ugy kell engedelmeskedni, amint az azt tartalmazó szentirást a lelkipásztorok érelmezik, az volna szükséges, hogy joga legyen a lelkipásztornak a csalhatat-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I. m. 177. l.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kampschulténél is, Riekernél is, Choisynél is.

lanságra. Ezt a következtetést levonja Kampschulte is,¹ és hozzáteszi, hogy a csalhatatlan tanitói hatalmat Kálvin maga tényleg gyakorolta. De puszta tényekről ne beszéljünk. Ha egy kivételesen nagy embernek szavát megfogadják, akaratát követik, abból még nem következik, hogy részére az isteni akarat kifejezhetésének csalhatatlan joga akár megállapitva, akkár csak igényelve volna. Ha ő tényleg uralkodott is Genfen, ez az ő tényleges uralma csak az iránta való nagy tiszteletnek volt folyománya, de nemcsak hogy nem volt jogilag szervezett uralom, sőt — helyesen jegyzi meg maga Kampschulte² ellentétben állt az irott törvénynyel, mit maga alkotott.

Mindazáltal nem elég Kálvinnak az egyház és állam közötti viszonyra vonatkozó felfogását azzal a minden vallásfelekezetre egyaránt illő kitétellel jellemezni, hogy szerinte az államhatalom, a vallás, Isten parancsai által korlátolva van. Kálvin ennél, positivebb korlátot állapit meg Amivel az államhatalomnak nem szabad ellenkezni, az az Istennek a szentirásban kifejezett akarata. A szentirás az irányt szabó minden emberi életviszony és igy az állami élet terén is, Ennyiben joggal mondhatja Choisy hogy a genfi theokrácia Kálvin idejében nem hierokrácia, mint a középkori theokrácia VII. Gergely vagy III. Ince idejében, hanem bibliokrácia, a szentirás uralkodása.

Nevezhetjük elvégre azt a rendszert, melyet Kálvin az egyház és állam közötti viszonyra vonatkozólag megállapitott, akármi névvel, nevezhetjük tehát theokráciának is, de tudnunk kell, hogy itt ez alatt a szó alatt semmiesetre sem szabad azt értenünk, amit az saját értelmé-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> i. m. 476 l.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I. m. II. 386 l.

<sup>\*</sup> Kérészy i. m. 122 l.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> I. m. 277 l.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> De az már tulzás, amit *Kampschulte* állit, hogy a kálvinizmus épugy a könyv vallása, mint az Izlam (i. m. 260 l.) vagy amit *Choisy* (i. m. 259 l.), hogy az egyház a szentirás tekintélye s nem Jézus Krisztus élő személye alá van rendelve.

ben jelent.¹ Kétségkivül ideálja Kálvinnak, hogy nem csak az egyház, az állam is Isten országa legyen, amelyet Isten szent akarata igazgat, de ez az eszmény jogilag szervezett valóságként nem jelentkezik.

5. Hogy Kálvin rendszere mennyire nem theokrácia a szó igaz értelmében, legjobban mutatják *Riekernek* az általa vitatott és értelmezett theokrácia alapján levezetett érdekes fejtegetései.

Theokratikus államformának szükségképeni következménye az alattvalók feltétlen engedelmessége. Ha a főhatalom kezelője Isten akaratának kifejezője, akkor az ő vele szembeszállás dacolás magával Istennel. Legfelebb azoknak engedetlenségéről lehet szó, akik Isten akaratának közvetítői a hatalom tényleges birtokosa irányában. Amilyenek voltak az ószövetségi próféták, vagy amilyenek volnának Rieker szerint Kálvin és az ő tiszttársai. Ezek igenis, megtagadhatják az engedelmességet, hiszen Isten akaratát ők ismerik igazán, ők közlik magával az uralkodóval is. Ám az alattvalók részére már a fejedelem akarata jelentkezik isteni akaratként. Ha tehát azt állitjuk, hogy Kálvin theokráciát létesitett, ebből azt a következtetést kell levonnunk, hogy Kálvin az alattvalóktól szolgai, vak engedelmességet követel a felsőség irányában.

Pedig tudjuk, hogy ez nem igy van. Rieker épen abból, amit ő theokráciának nevez, vonja le azt a következtetést, hogy a valódi kálvinista ujitó politikai téren is, államreformer és könnyen forradalmár, nem ujitásvágyból, vagy engedetlenségből, hanem Isten tisztelete végett a szükség által hajtva, ha egy keresztyén népnél Isten akarata

¹ Nem is azt értik alatta. Stahl — i. m. 39 l. — igy szól: Kálvin theokráciája evangelikus theokrácia köztársasági formákkal és belső jelleggel, ellentétben a katholikus theokrácia hierarchikus formáival és külső jellegével. Tehát csak annyiban theokrácia, mint Rieker (i. m. 177 l.) mondja, amennyiben az összes magán ugy, mint közéletnek az Isten igéje uralma alá rendelését értjük alatta. Choisy pedig igen helyesen igy különböztet (i. m. 6. l.): Ha e szót etymologiai értelmében veszszük, mint Isten uralkodását, ugy volt theokrácia Genfben; ha értjük az egyháznak az állam felett, vagy a papságnak a politikai kormányzat feletti uralkodása értelmében ugy nem volt theokrácia.

lábbal tiportatik. Mert — ugymond — a kálvinista nem elégszik meg Isten törvényét csak az egyházban érvényre emelni, a politikai intézményeket is Isten törvényei szerint kell rendeznie. Isten törvénye elleni kormányzat tyrannis, melyet letenni kötelesség.¹

Mig azonban e fejtegetéseivel Rieker nyilvánvalóvá teszi, hogy az alatt, amit ő theokráciának nevez, nem szabad azt e szó sajátos értelmében érteni, másrészt az ellenkező szélsőségbe csap át, ugy, hogy e tanait megint nem fogadhatjuk el helyeseknek.

Bizonyos, hogy Kálvin szerint a keresztyén nép politikai berendezésének is egyeznie kell a szentirás parancsolataival, s az olyan állami felsőbbség, mely e parancsokkal ellenkezik, bizonyára rossz. A rossz uralomnak megjobbitása Isten akaratából van (Inst. IV. XX. inkább kell engedelmeskedni Istennek, mint embernek (IV. XX. 32.) De viszont azt is hangsulyozza Kálvin, hogy a gonosz fejedelmeket is Isten adja a mi megbüntetésünkre (IV. XX. 25.) és bár az Ur megbünteti a rossz királyokat, örizkedjünk, hogy e méltóságot, ha abban bár a legméltatlanabbak ülnének is, megsértsük, mert nem kell azt gondolnunk, hogy a bosszuállás reánk bizatott. (IV. XX. 31.) Az alattvalóknak első kötelességük, hogy a fejedelmet tiszteljék (IV. XX. 22.) Csak azoknak nem kötelességük az engedelmesség, akik az uralkodó mellé, mint az ő hatalmának ellenőrzői rendeltettek. (IV. XX. 31.) Ezeknek nemcsak joguk, de kötelességük is az uralkodók erőszakoskodásainak meggátlása, mert különben árulói lesznek a népnek.

Azt el kell ismerni, hogy feltétlen, vak engedelmességet, amint az egyházi, ugy az állami életben sem ismer a kálvinista tan. Senkinek sem kell engedelmeskedni, ha parancsa az isteni akarattal ellentétben áll, s annak megállapítására, hogy az isteni akarat, mely a szentirásban egész terjedelmében bennfoglaltatik, mi legyen, senki sem kevésbé hivatott, mint más ember, akár fejedelem, akár

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I. m. 180 l.

egyházi szolga. De épen Isten akaratának tiszteletben tartása végett kell békén türni a gonosz fejedelem uralkodását is, hogy érezzük a megérdemelt büntetést. Lechler kiemeli,¹ hogy a franciákhoz irott leveleknek egész sorozata tanuskodik arról, mily nyomatékosan ajánlta Kálvin az állami felsőbbség iránti engedelmességet, hogy Luther sem kötötte azt inkább követőinek lelkére. Ugyanő fölemlíti azt is, hogy a skót puritánok hüsége is rendületlen maradt az ellenséges indulatu állami kormányzat iránt.² Nincs tehát tartható alapja annak az állításnak, hogy a kálvinista tan könnyen forradalomra vezet.

Annak a tagadhalatlan ténynek, mely szerint a kálvinista tanok terjedése és a polgári szabadság fejlődése között öszefüggés van, egészen másban kell keresnünk az okát, és pedig a Kálvin által construált egyházalkotmányban. Ez az alkotmány, mely elvet minden egyeduralmat, akár pápaság, akár fejedelmi püspökség ban jelentkezzék is az; megszüntet minden jogkülönbséget, nem csak pap és nem pap, de - egyházi téren fejedelem és alattvaló között is; végrehajtja egyház minden közegével tokozatos ellenőrzést azszemben; különös szervet létesit a szegények rendszeres gondozására: a köztársaság, demokrácia, kormányfelelősség és szocializmus gondolatait reiti magában.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I. m. 88. l. <sup>2</sup> U. o. 108. l.

<sup>8</sup> Ezt Rieker is elismeri i. m. 182. l. jegyzetben, hol Gierke megfigyelését is emliti, mely szerint a népjogokat előtérbe állító politikai rendszer a lutherismus területén sehol sem keletkezett. A kálvinizmus demokratikus hatásának okát ő abban keresi, hogy a theokratikus felfogás szerint a fejedelmek is csak szolgái Istennek és a praedestinationalis dogma folytán minden egyes ember a maga elválasztottsága hitében érzi egyéni értékét. Laveleye is hangsulyozza (A protestantismus és katholicismus a nemzetek szabadságához és jóllétéhez való viszonyában, ford. Derczenyi M. Sándor, Debreczen 1876), hogy a politikai és vallásos szabadság és népfenség elve logikailag származott a reformatióból (16 l.) Mert az első keresztyén egyházak valóságos demokratikus köztársaságok voltak s igy midőn a presbyteri felekezet visszaállitá az egyház régi szervezetét, ez által arra vezetett, hogy az államban is köztársasági intézményt állitson (14 l.)

## AZ EGYFÁZALKOTMÁRY ALAPELVEI.

Ha az egyház magában véve önálló organismus. nagyon természetes, hogy határozott szervezettel kell birnia. Mlnthogy pedig ez organismus aznem csak a hit világában él, hanem a földön, az emberi uralmak és alávetettségek területén jelentkezik, szükséges jogi szervezettel, alkotmánynyal birnia.<sup>1</sup> Ha elismerjük — mondja Kerkapoly<sup>2</sup> — hogy a szentlélek alkotja a belső egyházat, azt is el kell ismernünk, hogy külső egyház intézményei is az ő művei; az egyház alkotmányának, szervezetének s s az ezt képző intézményeknek tehát roppant fontossága van. Azt sem lehet kétségbe vonni, hogy ha mindenkor egy az egyház célja és ugyanazok feladatai, szervezetében is kell — nem változhatatlanságnak — de valamely állandóságnak lenni. Egy célnak elérésére, egy feladatnak végzésére csak egy szervezet lehet a legalkalmasabb. Ha tehát annak biztosítására törekszünk, hogy az egyház a lehető legtökéletesebben teljesithesse a maga feladatait,

¹ Sohm tagadja, hogy az egyház, Krisztus teste emberi azaz jogi uralom alatt állhasson (i. m. 1 l.) Különben is szerinte egyház csakis a keresztyén hivek összesége lehet, mely az ujszövetségi Izrael. Csakis ez az egységes ecclesia levén Krisztus teste (nem pedig a gyülekezet), organisálva is csak ez lehet, de ez meg jogi szervezésre alkalmatlan (16 l.) Később azonban (308 l.) maga mondja, hogy a gyűlekezet birja a szent lelket, tehát minden egyes gyülekezet repraesentálja az egész anyaszentegyházat. De akkor meg mint az egész egyház repraesentansa, szervezhető is. Jogi szervezésre pedig alkalmas. Egyébiránt Sohm azzal a nézetével, hogy egyház és jog ellentétek, magára maradt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I. m. 6. l.

törekednünk kell megtalálni azt a szervezetet, amely mellett erre leginkább lehet képes. Kálvin kereste s hite szerint meg is találta ezt a szervezetet. Talán nem is tévedett, mert nincs egyházalkotmány, mely minden hatalmi beavatkozás nélkül, pusztán belső ereje alapján, az egyháztagok önkéntes befogadása utján, egymástól oly távol fekvő országokban, oly különböző faju népeknél, sőt különböző vallásfelekezeteknél¹ oly rendkivüli elterjedettségre emelkedett volna, mint az általa megállapított.

1. Emberi szervezetre az egyháznak, az ő célja, az emberek tökéletesedésének munkálása szempontjából feltétlen szüksége van. Mert Isten ugyan egy szempillantás alatt tökéletessé tehetné az embereket, de ő ezt nem akarja (Inst. IV. I. 4.), hanem emberek szolgálatával él e végböl, nem ugyan olyan értelemben, hogy hatalmát azoknak odaengedné, hanem, hogy azok által, mintegy szerszámok által végzi munkáját (IV. III. 1.)² Az egyháznak szolgák általi kormányzását Krisztus ugy rendelte, hogy az minden időben tartson. (IV. III. 3.)

Hogy pedig milyen legyen az egyház szervezete, azt az ő feladatai szabják meg. Láttuk volt, hogy az egyháznak célja szolgálatában három feladata van: 1. az ige hirdetése és szákramentumok kiszolgáltatása, 2. a fegyelem gyakorlása, vagyis az egyház külső kormányzása, 3. a szegények gondozása. Ezen háromféle teladatra kell tehá szervezkednie az egyháznak.

E feladatok közül az elsőre szervezhető volna nemcsak a gyülekezet, hanem a közönséges anyaszentegyház is, amint e feladatot aként végezték is az apostolok, próféták és evangélisták, kiknek müködése nem volt egy gyülekezetre korlátolva (IV. III. 4.) Bár ez is helyesebben teljesithető egy gyülekezetre korlátoltan, mivel az igehirdetéssel a magános intés, a fenyiték alkalmazása is vele jár, ami meg az egyháztagoknak s azok magaviseletének.

Lutheránusoknál, unitáriusoknál és számos amerikai felekezetnél.

<sup>2</sup> Non ad eos ius suum honoremque transferendo, sed ut per os ipsorum suum ipse opus agat, qualiter ad opus quoque faciendum instrumento utitur artifex.

erkölcsének ismeretét föltételezi. Épen azért eme tisztek nem is ugy rendeltettek, hogy állandóan tartsanak s a jól rendezett ecclesiákban az igehirdetés tiszte is egy gyülekezethez van kötve. Ellenben a fegyelem gyakorlása és a szegények gondozása másként, mint a gyülekezetben nem is gyakorolható. Ez az oka épen — mint előbb is láttuk —, hogy a gyülekezetnek kell szervezve lennie.

Minthogy pedig az egyház feladatai nem önkénvesen vannak kitüzve, hanem a szentirásban meg vannak nem változandók, hanem minden időállapitva és ben fennmaradók, ennek folytán az végezhetése azok okából szükséges szervezetnek alapjait is a szentirásban, mintáját pedig a régi. Isten igéjének mértékével igaznak elismert egyházak szervezetében kell keresni. Ezért Kálvin Farelhez az ismeretes szavakat : exposui posse consistere ecclesiam, nisi certum regimen constitueretur, quale ex verbo Dei nobis praescriptum est, et in veteri ecclesia fuit observatum.

2. Ebből a nyilatkozatból is kitünik, hogy Kálvin milyen egyházszervezetet tart helyesnek. A jó egyházalkotmánynyal szemben kettős követelményt állit fel: 1. hogy megfeleljen Isten igéjének és 2. hogy az ősi egyház rendtartásával megegyezzék. A kettő tulajdonképen egyre megy ki, mert a régi egyház rendtartása is azért volt ilyen, mivelhogy az Isten igéjén alapult. De azért a kettő még sem teljesen egy, mert az ősi egyház példája szorosabb, közelebbi szabályozója az egyházalkotmánynak, mint Isten igéje.

Az egyházi szervezet tehát Isten igéjén gyökerezik. Különösen Máté evangeliumának XVI rész 13—20 verse, János evangeliumának XX rész 13—20, valamint Máté evangeliumának XVIII rész 15—20 verse, továbbá Pál apostol levelei közül az Ephesusbeliekhez irott IV rész 11 verse, a Rómaiakhoz irott XII rész 7 verse és a Korinthusiakhoz irt I levél XII rész 28 verse szolgálnak alapul. És már itt megemlitem, hogy nézetem szerint — az uralkodó felfogással ellentétben — Kálvin egyházalkotmányának legsarkalatosabb alapjaiul nem a páli levelek közölt

belyeit, hanem az idézett evangeliumi helyeket és első sorban a Máté evangeliuma XVIII. részét kell tekinteni. Azonban nemcsak ezek a helyek, hanem egyáltalában az egész isteni kijelentés irányadó kell hogy legyen az egyházszervezet berendezésében. Ha azt általában az összes emberi életviszonyok szabályozójául kell tekinteni, csak természetes, hogy az egyház külső alkatának megállapitásánál annál fokozottabb mértékben.

erősen hangsulvoznunk. Itt azonban két tételt kell Az egyik — ami különben általánosan tudva van — az, hogy Kálvin csak a szentirást ismeri el isteni kijelentésül, a hagyományt ellenben nem. (Inst. IV. VIII. 14.) A másik, ami ugylátszik kevésbé ellenmondás nélküli, az, hogy egyházalkotmány tekintetében irányadó egyedül ujszövetség lehet, az ószövetség ellenben nem. Mert igaz ugyan, hogy Kálvin az ószövetségre igen sürün zik, tételeinek megvilágitására példákat igen gyakran nan vesz, azonban ezek erkölcsi példák és nem jogi tételek létezésének bizonvitékai. Sőt akár ahoz az állitáshoz is hozzájárulhatunk, hogy mivel az ujszövetséggel rontatott meg a törvény, azok a tételei az ószövetségnek, amelyek az ujjal ellentétben nincsenek, még mint jogtételek is megállhatnak. Azonban épen az egyházalkotmány ügyénél nem ez az eset. Láttuk Kálvinnak azt a mondását, mely szerint Isten más eszközökkel akarta nevelni az embereket gyermeki, mint felnőtt korukban. Azok a szabályok tehát, amelyek arra vonatkoznak. hogy eszközökkel neveltetett a gyermekkorát élő emberiség, a felnőtt kór elérése, vagyis az evangelium közlése után többé irányadók semmiesetre sem lehetnek.

A szentirásban azonban az egyházalkotmánynak csak alapjai vannak lefektetve, az egyházalkotmány részletes leirása azonban ott sehol sem olvasható, tehát a részleteket csak magyarázat utján lehet kifejteni. Ám a magyarázó tévedhet és éppen azért van szükség arra, hogy az

 $<sup>^{\</sup>rm 1}$   $\it Rieker$  (i, m. 178 l.)  $\it Choisy$  (i, m. 270 l.) ellenkezőt látszanak tanitani.

i

egyház alkotmánya az ősi egyház példája szerinti legyen. Azok az első keresztyének, akik Jézushoz közeli időben éltek, s az apostolokkal, kivált épen Pállal, kinek levelei pedig e tekíntetben is első rangu fontosságuak, közvetlenül is érintkeztek, bizonyára Isten igéjének megfelelőlég szervezkedtek. Mást az apostol nem is engedett volna meg nekik.

Ezért foglalkozik Kálvin az Institutiókban teljes részletességgel az ősi szervezet ismertetésével (IV. IV.) Ezért mutatja ki, hogyan változott el az őskeresztyén szervezet katholikus egyházalkotmánynyá (IV, V—VI—VII). Ő általában nagy sulyt helyez az egyházi tan folytonosságára.¹ És egyházalkotmányát nem köti, mint Luther, a középkori, hanem az őskeresztyén egyházalkotmányhoz és ezért ismét nagy nyomatékkal hangsulyozza, hogy az általa megállapított egyházalkotmány az őskorival azonos.

3. Már előbb emlitettem, hogy Kálvin egyházalkotmányának alapjait mindenek felett Máté evangeliumának XVIII részében kell keresnünk. Szerintem nem az az ő egyházalkotmányának legfontosabb tétele, amelyet minden rövidre fogott ismertetésben föltalálunk, mint valami különösen jellemző sarktételt, hogy t. i. ő négy hivatalt állit fel az egyház kormányzására, hanem az, hogy minden egyházi jog végső forrása a gyülekezet.

Ez a kulcsok hatalmáról szóló tanitásból következik. Az egyházi hatalomnak három neméről szól Kálvin: tanitó, törvényhozó és kormányzó hatalomról. (Inst. IV. VIII. 1.) A két elsőre vonatkozólag végeredményében oda megy ki az ő tanitása, hogy ilyen hatalom az egyházat meg nem illeti. Tanitó hatalom nem, mert az egyháznak magától bölcselkedni nem szabad,² hanem az Isten igéjében foglalt tökéletes tudományt kell hirdetni (IV. VIII—IX.) Törvényhozó hatalom sem, mert ez csak Istennél van s

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L. Nagy Károly: Kálvin theologiája Nagyenyed 1895. 107 l.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Non ex se sapiat Ecclesia, non ex se cogitet quicquam, sed sapientiae suae terminum statuat ubi loquendi finem ille (Christus) fecerit. Inst. IV. VIII. 13.

az egyháznak nem áll hatalmában a lelkiismeretet megkötni. (IV. X.)<sup>1</sup>

Ami a kormányzó hatalmat illeti, nem kell azt gondolni, hogy ez csak a szoros értelemben vett kormányzatra vonatkoznék. Kíterjed ez mind azon feladatok végzésére, amelyeket a középkori kánonjog jurisdictio név alatt foglalt össze.² Tehát a kormányzaton kivül a biráskodásra és kétségkivül az ezek módozatait megállapitó szabályok alkotására, vagyis a külső törvényhozásra is.³ Hogy e kormányzó hatalommal birjon az egyház, az a jó rend okából szükséges és Jézus e hatalmat a kulcsokkal valóban az egyházra ruházta.

A kulcsok hatalmának ugyanis kettős jelentése van. Egyik jelentésében az igéhez van kötve, tehát kezelője az ige hirdetője. Ezt alapitja Kálvin Máté evangeliuma XVI és János evangeliuma XX részére, hol Jézus csak azt akarta mondani, hogy Isten igéje oldoz és kötöz, ha méltatlan ember hirdeti is. Nem az ige hirdetője nyitja meg tehát a mennyországot, hanem maga az Isten igéje. (Inst. IV. XI. 1.)4

Másik jelentésében a kulcsok hatalma a gyülekezetnél van. Ez alapul Máté evangeliuma XVIII. részének 15—20 versein: Ha vétkezik ellened atyádfia, dorgáld meg négy szem közt. Ha szódat nem fogadja, végy ma-

<sup>8</sup> Mert a törvényhozó hatalomnál a hitre és isteni tiszteletre

vonatkozó szabályokról van szó.

¹ Taceo, quod adulterant cultum Dei et Deum ipsum, qui unicus est legislator, suo iure spoliant. Haec potestas tractanda nunc est, an ecclesiae liceat conscientiam obstringere suis legibus. IV. X. 1. Az egész caput annak bizonyitására van szentelve, hogy nincs. Ennyiben módosítandó, amit Kosutány ir (i. m. 147 l.): az egyházhatalom ágai tanitás, biráskodás és törvényhozás s mindez az egyházat illeti.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kálvin maga is e szóval nevezi Inst. IV. XI. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Habemus potestatem clavium esse simpliciter in illis locis Evangelii praedicationem, nec tam potestatem esse, quam ministerium, si ad homines respicimus. Non enim hominibus hanc potestatem proprie Christus dedit, sed verbo suo, cuius homines ministros fecit.

gad mellé még egy vagy két embert; ha azoknak sem fogadja szavát, mondd meg a gyülekezetnek; ha annak sem fogadja szavát, olyan legyen előtted mint a pogány. Akiket megkötöztök e földön, a mennyben is megkötözve lesznek, akiket megoldoztok, a mennyben is oldva lesznek. Ha kettő közületek egy akaraton lesz a földön, mindent, amit kérnek, megad az én mennyei atyám. Mert ahol ketten vagy hárman összegyülnek az én nevemben, ott vagyok közöttük.

Jézus tehát e helven azt igéri, hogy, mivel ahol ketten vagy hárman összegyülnek az ő nevében, ő is ott lesz, Isten megad mindent, amit ketten egyakarattal kérnek, tehát ha a gyűlekezet Jézus nevében feloldja a bűnöst, feloldia Isten is. — ha megkötözi, megköti Isten is. Ám az oldást és kötést épen ezért nem a gyülekezet végzi, hanem maga Isten. Ez okból a gyülekezetnek nincsen is arra hatalma, hogy a bünöst a maga kebeléből kitaszitva, átok alá, kárhozatra vesse. Csak az a feladata a gyülekezetnek, hogy az örök kárhozatra emlékeztetve figyelmeztesse a gonoszokat, hogy hagyjanak fel bünös életmódjukkal (Inst. IV. XI. 2) és büntetésekkel, esetleg kiközösitéssel is — ami azonban nem anathema alá vetés - bünei megbánására és jobbulásra vezesse (IV. XI. 3.)

A kulcsok hatalmának emez értelme tehát egészen más, mint az előbbi. Nemcsak azért, mert itt másé a kulcsok hatalma, mint amott, hanem hatását tekintve is. Az Isten igéjének kulcshatalma a lelki üdvösségre vonatkozik. A gyülekezet kulcshatalma ellenben — legalább közvetlenül — nem hat a tulvilági életre. Amaz épen azért szorosan a hittan területére, emez első sorban a jog vidékére tartozik. A kulcsok hatalma ebben az értelemben nem más, mint a jurisdictio hatalma.¹

Mivel pedig ezt a hatalmat Jézus maga adta a gyülekezetnek, ebből következik, hogy a jurisdictio hatalma

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In hunc finem fuerunt ab initio in Ecclesiis judicia, quae censuram de moribus agerent, et exercendo clavium officio praeessent. Inst. IV. XI. 1.

mást, mint a gyülekezetet meg nem illethet.¹ Sőt következik az is, hogy azt a hatalmat még a gyülekezet sem ruházhatja át egyes emberre. Az egyház kormányzata csak több emberből álló organum által lehetséges, mert Jézus egy embernek nem igérte, hogy vele lesz és nem igérte, hogy egy embernek is teljesiti Isten minden kérését.

4. Eként megállapitván azt, hogy az egyházi jurisdictio hatalma csak is a gyülekezet tulajdona lehet, következik annak a kérdésnek megvilágitása, hogy a hatalom a gyülekezeten belül mi módon gyakorolható.

E kérdésre a feleletet az egyetemes papság tanában találjuk meg. Ez ugyan épen nincsen elismerve. A felett, hogy Kálvin az egyetemes papság elvének alapján áll, nem lehet vita. Mivel az Isten Krisztust örökkévaló pappá rendelte, bizonyos, hogy ama másik papságnak meg kellett szünnie. (Inst. II. XI. 4). A papság tiszte egyedül csak Krisztusra tartozik, ő örökké való pap de ő erre a nagy tisztségre mindnyájunkat felvett, mert bár magunkban bünösök vagyunk, de ő benne papok vagyunk. (II. XV. 6.) A clerus név minden keresztyénre tartozik, az

<sup>1</sup> Az egyházi hatalom a hivek elidegenithetetlen birtoka —

mondja Révész (Vélemény stb. 66. l.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sohm, mint a szövegben kifejtjük, egyáltalán tagadja, hogy az egyetemes papság elve alapja lehetne valamely jogi szervezetnek. Lechler szerint (i. m. 38. l.) Kálvinnál az egyházalkotmány (illetve a presbyteri szervezet) alapja nem az egyetemes papság elve, hanem az a negativum, hogy a papok ne hatalmasodjanak el, positive pedig Isten igéje és az ős keresztyén egyház példája. Majd ismét (47. l.): Irásszerüség, ősi példa és célszerüség eszméi állanak Kálvinnál előtérben, de az egyetemes papság elve nem. De azt ő is elismeri, hogy Kálvin az egyházi hatalom tulajdonosának a községet tekinti (39 l.) Rieker (i. m. 139 l.) szerint hamis állitás azt mondani, hogy a presbyteri szervezet alapja egyetemes papság elve, ennek semmi nyoma Kálvinnál és követőinél. Ellenben Kampschulte (i. m. 268 l.) azt mondja, hogy mig a lutheránusoknál az egyetemes papság csak egy elv a szervezet felett, addig Kálvinnál maga a szervezet legfőbb elve. Zorn (i. m. 149 l.) is rámutat arra, hogy az egyetemes papság elvének folyománya a gyülekezet joga, sőt szerinte ezt Luther is levezette.

apostol az egész egyházat clerusnak vagyis az Ur örökségének nevezi (VI. IV. 9) Királyi papságnak neveztetik az egész keresztyénség, Krisztus bennünket az atya örökségévé és papokká tett (IV. XVIII. 14—18.) Szentségtörés, hogy megborotválván fejüket, egyedül magukat mondják királyi papság népének s amit Péter az egész egyházról beszél, azt ök a kevés borotváltakra csavarják el (IV. XIX. 25.) Csak az foroghat tehát kérdésben, hogy az egyetemes papság elve alapjául szolgál-e Kálvin egyházalkotmányának.

Sohm¹ kategorikusan nemmel felel e kérdésre. Ő azt mondja, hogy az egyetemes papság nem lehet alapja semmi jognak, egyetemes papság és jogi szervezet egymást nem érintő területeken mozognak; éppen az egyetemes papság kizár minden jogi alávetettséget. Érdekes azonban, hogy ennek dacára ő maga is az egyetemes papság elvéből vezeti le a fejedelem egyházkormányzati

jogát.2

Teljesen igaz, hogy az egyetemes papság nem jelenti a gyülekezet papságát. De jelenti igenis azt, hogy a hivek valamennyien egyenlők, közöttük jogkülönbségek nem állhatnak fenn. Igy igenis kizár minden jogi alávetettséget abban az értelemben, hogy egyik egyháztagnak sem lehet joga a másik felett. Ebből pedig, ha az egyházat önálló organismusként tekintjük, logikai szükségszerüséggel folyik, hogy az egyház jurisdictionalis hatalma a gyülekezet tagjainak összeségét illeti meg. 4

Ha ugyanis az egyház csak mint az állami élet egyik oldala van felfogva, akkor megfér az egyetemes papság elvével az államfő egyházkormányzati joga. Mivel az egyházon belül minden hivő egyenlő, mert egyformán pap, az lehet csupán hivatva a kormányzásra, a ki kö-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I. m. 537 l.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I. m. 561. s k. l.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Sohm i. m. 514 l.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Tehát a nőket is. Hiszen nincs különbség férfi és nő stb. között. Az pedig, hogy a nő hallgasson a gyülekezetben, csakis az ige hirdetésre vonatkozhatik.

zöttük az állami rend szerint kormányzásra jogosult.¹ Ám, ha az egyház önálló organismus, akkor szervezetére nem gyakorolhat befolyást az, hogy egy másik organismus keretében tagjai között milyen a viszony. Az egyháznak pedig a fejedelem nem mint ilyen tagja, hanem mint bármely más hivő keresztyén. A viszony tehát az egyházban a teljes egyenlőség és igy önként következik, hogy minden olyan jog, mely a gyülekezeté, sem egyes tagját a gyülekezetnek, sem a tagok egy részét meg nem illetheti, hanem csak a gyülekezeti tagok összeségét.²

Világos ebből, hogy ha nem is lehet rámutatni Kálvin müveinek egyetlen helyére sem, a hol az egyetemes papság elve, mint az egyházalkotmány szervező elve volna elméletileg odaállitva, — abból, hogy ő az egyházat az államtól külön szervezi és abból, hogy egyáltalán az egyetemes papság elvi alapján áll, szükségkép következik, hogy egyházalkotmányának is egyik alapelve az egyetemes papság eszméje.

<sup>1</sup> Ez Sohm fejtegetésének eredménye.

<sup>2</sup> Az egyházi hatalom sulypontja a gyülekezetben van s az egyházi hatóságok tiszta népképviselet alapján állanak, — mint *Révész* I. (A magyarországi ref. egyház számára egyházi főhatóságul felállitani szándékolt konventről, Debrecen, 1873. 51 l.) mondja.

8 Végeredményében idevezet Rieker tanitása is, aki pedig, mint emlitettem, az ellenkezőt hirdeti. Szerinte ugyanis — i. m. 105 s k. l. — Kálvin egyházalkotmányának anyagi elve negative minden emberi uralom kizárása, positive Krisztus kizárólagos uralma. Az általa megállapított negativ elv eszerint nem más, mint az egyetemes papság következménye, hiszen épen azért nem lehet az egyházban semmiféle emberi uralom, mert mindnyájan egyenlően papok vagyunk. A positiv elv is ezt teszi. Mert Krisztus nem közvetlenül kormányozza egyházát, hanem eszközök által. És annak, hogy ezen ő eszközei nem lehetnek csak a pápa meg a püspökök, épen az az oka, hogy az egyház összes tagjai, mint valamennyien papok, közvetlen összeköttetésben vannak Krisztussal. Krisztus kizárólagos uralma csak ugy állhat fenn, ha az uralmat az emberek közül senki sem ragadja magához, hanem mindazok, akik ővele vannak, egyformán részesei az egyházkormányzatának. Lásd II. Helv. Hitv. XVII. 6.

5. Rendkivül érdekes és nagyfontosságu kérdés az, vajjon az egyházalkotmány Kálvin tana értelmében isteni jogon alapulónak tekinthető-e.

Ez egyébiránt azzal a már előbb tárgyalt kérdéssel függ össze, vajjon nota ecclesiae-e a helyes szervezet, vagy nem. Mert ha a helyes szervezet olyan módon elengedhetetlen kelléke az egyháznak, hogy a nélkül mint egyház meg nem állhat, akkor az csak isteni jogon alapulhat. Ellenben, ha a helyes szervezet nem nota ecclesiae, akkor nem alapulhat isteni jogon, — mert más, fogyatékos szervezet mellett, sőt szervezetlenül is állhat fenn egyház, holott az isteni jog változhatatlan és attól eltérésnek helye nincs.¹ Abból tehát, hogy a helyes szerzezetet nem tekintjük nota ecclesiae-nek, következik, hogy az egyházalkotmányt sem tarthatjuk jure divino keletkezettnek.

<sup>1</sup> Sohm, a ki harmadik ismertető jelnek mondja a helyes szervezetet, ebből a következtetést le is vonja és isteni jogon alapulónak tekinti Kálvin egyházalkotmányát (i. m. 656 l.). Rieker ellenben hasonló alapon más eredményre jut. Elismeri, hogy a kálvinizmus sehol sem mondja, hogy a lelki üdvösség egy jól szevezett egyházhoz tartozástól függne és hogy Kálvin egy másként szervezett egyházat is elfogadhatónak tart. Igy hát azt a következtetést vonja le, hogy az egyházalkotmányra vonatkozó isteni szabályok azokhoz a világi törvényekhez hasonlithatók, a melyek egy jogi ténynél figyelembe veendők ugyan, de figyelembe nem vételük az érvényességnek nem árt (i. m. 92 l.) Tehát jus divinum, mint lex imperfecta? Kérészy is isteni jogról szól (i. m. 223 l.) Az egyház szervezetnek egyes elemei — ugymond — szigoruan a szentírásban megállapitott elveken, illetve jogszabályokon nyugvóknak, jure divino keletkezetteknek tekintetnek, a nélkül azonban, hogy az egyház egész jogrendje annak megannyi alkatelemében jure divino létrejöttnek ismertetnék el, mint ahogy ezt a katholikus egyház saját szervezetére vonatkozólag dogma gyanánt hirdeti. Azokat az elemeket azonban, amelyek "a szentirásban megállapitott elveken, illetve jogszabályokon" nyugvók s amelyeknek száma eszerint mindenesetre kisebb, mint a katholikus egyház jure divino keletkezetteknek tartott szabályai, (- mert a katholikus egyház sem tanitja azt, hogy szervezete minden alkatelemében jure divino keletkezett —) Kérészy nem jelöli meg. Kovács Albert ellenben (i. m. 164 l.) nem tekintheti isteni jogon nyugvonak Kalvin egyKétségtelen, hogy van Kálvinnak nehány nyilatkozata, melyekből arra lehet következtetni, hogy ő az egyházalkotmányt isteni jogon alapulónak tekinti. Igy például
mondja, hogy Isten önmaga szerzője e rendtartásnak,
(Inst. IV. I. 5.)¹ Az egyház másképen meg nem állhat,
mint azon eszközökkel, a melyeket Isten rendelt. (IV. III.
2.)² Az egyháznak szolgák általi igazgatási rendje, a mit
Isten arra rendelt, hogy minden időben tartson (IV. III.
3).² Meg kell maradnunk a mellett a példa mellett, a
melyet maga az Ur szabott előnkbe. (IV. VI. 10.)⁴ Krisztus az egyháznak állandó és mindenkor tartó rendjét
szabta meg s nemcsak ideiglenes szokást. (IV. XI. 4.).⁵

Azonban ezeket a tételeket nem szabad igy magukban, az összefüggésből kiszakitva érvül felhasználni. Az első három mondás kizárólag csak arra vonatkozik, hogy Isten az egyház igazgatásában emberek szolgálatával kiván élni. A negyedik ott fordul elő, a hol a pápa főnökségét cáfolja s miután arról szólt, hogy az egyházban nem lehet semmiféle monarchia, mert minden embernek megvan a maga feladata, azt mondja, hogy az állam példájára pedig (ahol monarchia van) nem kell hivatkozni,

házalkotmányát, mert kiemeli, hogy Kálvin nem volt ellensége a püspöki szervezet fenntartásának. Ugyanigy érvel *Lechler* is, (i. m. 38 l.) hivatkozva Kálvinnak Zsigmond lengyel királyhoz intézett levelére, hol azt mondja: ecclesiae anima est doctrinae puritas, — tehát az általa megállapított egyházszervezetet nem tartja egyedül lehetségesnek. *Choisy* pedig (i. m. 260 l.) csupán az őskeresztyén egyház példája utánzásának mondja Kálvin egyházalkotmányát.

Quod Deus nobis sua institutione monstravit esse necessarium.

<sup>2</sup> Non aliter incolumem servari Ecclesiam posse, quam si his praesidiis fulciatur, in quibus salutem eius reponere Domino placuit.

\* Ecclesiae gubernandae ratio, quam Dominus in perpetuum

sancivit.

A Non alium typum sequi oportet, quam Dominus ipse suo verbo delineavit.

<sup>5</sup> Et sane siquis propius expendat Christi verba, facile perspiciet statum et perpetuum Ecclesiae ordinem, non temporarium illic describi.

hanem megmaradni az Ur által előnk irt példa mellett, a mely példa eszerint — amint a szöveg összefüggéséből kitünik, — az, hogy minden ember tartsa meg a maga feladat-körét. Az utóbbi meg arra vonatkozik, hogy az egyháznak saját feladatai teljesithetése végett saját szervezettel kell birnia és a lelki kormányzás okából szükséges fegyelmezésben az állam fel nem válthatja. Ezeket a tételeket tehát annak bizonyitására alkalmazni, hogy Kálvin az egyházalkotmányt jure divinio fennállónak tekinti, nem lehet.

Különösen arról szokott szó lenni, hogy Kálvin az általa felállitott négy hivatalt (pásztorok, tanitók, vének, diakónok) tekinti isteni jogon vlapulónak. Ezekről mondja a genfi Ordonnance is¹ és utána számos régi református hitvallás és egyházszervezet, hogy ezeket maga a mi Urunk állapitotta meg.³

Azonban, hogy ez nem ugy van, kitünik nemcsak a Zsigmond lengyel királyhoz intézett, gyakran idézni szokott leveléből, de különösen abból a módból, a melylyel a négy hivatal szükségességét megállapítja.

Ismeretes, hogy e hivatalok szükségességét kétféle szentirati alapra helyezi. Egyik alapja az Eph. IV. 11., a hol arról van szó, hogy az emberek tanitására adattak apostolok, proféták, evangélisták, pásztorok és tanitók. Ezek közül a három elsőt csak ideiglenes, a két utóbbit ellenben állandó és rendszerinti hivatalnak tekinti. E magyarázat — mondja — ugy tetszik nekem; egyezik Pál apostol szavaival és gondolatával. (Inst. IV. III. 4). Lejebb ismét azt mondja: ugy vélem, hogy e kettő (t. i. a pásztori és tanitói tiszt) között az a különbség . . . (Inst. IV. III. 4.)4

A másik szentirati alap a Róm. XII. 7 és I. Kor. XII. 28. Itt már nem tisztségeket sorol fel az apostol, ha-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L. Richter: Ev. Kirchenordnungen I. 342. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Que notre Seigneur a institué pour le gouvernement de son Eglise.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Quae mihi et verbis et sententiae Pauli consentanea videtur.

<sup>4</sup> Inter quos hoc discriminis esse puto.

nem az egyház által végzendő feladatokat, amelyek közül állandóan megmaradt kettő: az igazgatás és a szegények kormányzása. (Erről bezzeg nem mondja: ugy vélem...) A kormányzók voltak — igy szól — véleményem szerint¹ a gyülekezetből kiválasztott vének. (Inst. IV. III. 8.) Tehát mindenütt csak a saját véleményére hivatkozik. Igy pedig nem szoktak megállapitani isteni jogot.

Ezekből, – bár ha el kell ismerni, hogy az ő közreműködésével készült genfi Ordonance szavai erre látszanak mutatni — azt a következtetést kell levonnom, hogy Kálvin egyházalkotmányának ezt a részét sem tekinti is-

teni jogon alapulónak.

Mindazáltal, ha jus divinumról nem is lehet szólani, mert nincs Kálvinnak olyan jogtétele, mely közvetlenül isteni kijelentésen alapulna, viszont ki kell emelni, hogy az egyházalkotmánynak alapjául bizonyos isteni parancsolatok szolgálnak, amelyek ha jogszabályt nem létesitenek is, feltétlenül irányadók az egyházalkotmány megállapitásánál, egyrészt negative az által, hogy bizonyos egyházkormányzási alakulatok lehetőségét kizárják, másrészt positive az által, hogy bizonyos teladatokról való szerves gondoskodást feltétlenül kötelezővé tesznek.²

Nevezetesen magának Jézusnak rendeletén alapul, hogy az egyháznak önálló szervezettel kell birnia s hogy tehát saját kormányzatát nem ruházhatja az államra (Inst. IV. XI. 1. XI. 4.) Továbbá, hogy a kulcsok hatalma a gyülekezetet illeti meg (IV. XI. 1, 2.) aminek folytán monarchia (sem pápai, sem fejedelmi) az egyházban meg nem állhat. Azután, hogy az ige emberek által hirdetése történjék az egyházban (IV. I. 5, III. 2. 3). Krisztus akaratából, a kulcsok hatalmának a gyülekezetre ruházásából folyik az is, hogy a bünösöket az egyháznak meg kell fenyiteni (IV. XI. 3.) Továbbá az is kétségtelen az Isten igéjéből, hogy az egyháznak, az ige hirdetésen fe-

<sup>1</sup> Gubernatores fuisse existimo seniores.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tehát nem ugy, mint *Rieker* mondja, jogszabály, de nem irányadó, hanem: irányadó, de nem jogszabály.

lül állandó feladata a lelki kormányzás — amiben a biráskodás is bent foglaltatik — és a szegények gondozása. (IV. III. 8.)

Ezek szerint, bárha ahoz, hogy valamely gyülekezet egyház legyen, a külső szervezetnek semmi köze, mert az egyház csak az ige nelyes hirdetésén és a szákramentumok helyes kiszolgáltatásán ismerszik meg, ahoz, hogy az egyház Istennek a szentirásban foglalt világos akaratával megegyező legyen, mindenesetre szükséges 1. hogy önálló szervezettel birjon, 2. hogy a szervezet alapja a gyülekezet, mint a kulcshatalom birtokosa legyen, 3. hogy az ige hirdetéséről, az egyházi fegyelemre különös sulyt helyező kormányzásról és a szegények rendszeres gyámolitásáról szervezett gondoskodás történjék. Ezek isteni eredetű követelmények, alapelvei is az egyház alkotmánynak, de nem jogszabályok.

Az egyházalkotmány alapelvei igenis a szentirásban vannak lefektetve. Am ezekből az alapelvekből semmiféle jogszabály ott levezetve nincs. Hogy a gyülekezet a reáváró feladatokat miféle szervekkel köteles végezni, azt a szentirás sehol meg nem mondja. Vannak ugyan emlitve a szentirás különböző helyein különböző egyházi functionariusok, de hogy ezek közül melyikre van állandóan szükség s melyiknek mi a kötelessége, az világosan meghatározva sehol sincs.

E végből tehát már magyarázatra van szükség. Kálvin a szenirás illető helyeinek magyarázása utján fejt is ki idevonatkozólag határozott szabályokat, de mivel ezeket már nem mint a szentirás kétségtelen értelmét, ha-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nézetem szerint azzal, hogy bizonyos hivatalokat a mi Urunk által rendelteknek nyilvánit, a genfi Ordonnance sem akar többet mondani, mint azt, hogy e feladatokról alkalmas eszközök, hivatalok által gondoskodni a mi Urunk rendeletéből van.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ennyiben helyes Kérészy tanitása. De azt nem kell bizo-

nyitgatni, hogy az alapelvek nem "illetve jogszabályok."

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Lechler (i. m. 39 l.) idézi Kálvin szavait: Substantiam ecclesiasticae disciplinae exprimit directis verbis scriptura; forma autem eius exercendae, quoniam a Domino praescripta non est, a ministris constitui debet pro aedificatione.

nem csupán mint a saját — bár a szentiráson alapuló véleményét tárja fel, és mivel ő a maga számára az irás magyarázására kizárólagos jogot, csalhatatlanságot épen nem igényel: világos, hogy e magyarázat utján kifejtett szabályok, — melyek már jogszabály-jellegüek¹ — nem tekinthetők isteni eredetüeknek. Kálvin tanitása szerint mindenesetre az általa megállapitott egyház alkotmány a legjobb, mert legmegfelelőbb Isten igéjének. De mivel ezt ő maga sem adja elő másként, mint saját véleményét, nem lehet az ő álláspontjáról sem elvetni, mint Isten igéjével ellenkezőt, az olyan egyházalkotmányt, mely e magyarázattal nem megegyező.

Hogy e szabályokat Kálvin nem isteni jogon alapulóknak tekint, annak bizonyságául szolgál az öskeresztyén egyház példájára hivatkozás is. Ha isteni jogról volna szó, nem kellene semmi további érvet keresni kötelező volta mellett. Ám mivel e szabályok csak magyarázat eredményei, azért szükséges a régi egyház rendtartásának e szabályok szerint megállapitott voltát bizonyitani, hogy a magyarázat helyessége kitünjék.

Vagyis én ugy vélem, lehet kálvinista az olyan egyház, melyben nem tartatnak meg azok a hivatalok, amelyeket Kálvin a szentirás magyarázása alapján felállitandóknak tart. De nem lehet kálvinista egyház, amelynek nincs önálló szervezete, amelyben az egyházi kormányzat nem a gyülekezetben gyökerezik, vagy amelyben az igehirdetése, egyházi fegyelmezés, szegényekről gondoskodás rendszeresen szervezve nincs. Mert az előbbi csak Kálvin szentirás magyarázatával, az utóbbi ellenben Kálvin tanitása szerint Isten világos parancsával ellenkezik.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> T. i. jogszabályok volnának, ha jogszabály-keletkeztető forrásból származnának. Kálvin iratai azonban nem ily források.

## AZ EGYHAZ SZERVEI.

Az eddigiekből már nyilván való, hogy Kálvin egyházalkotmányában nem az a lényeges, hogy az egyház ilyen vagy olyan cimü szervekkel legyen ellátva s hogy ezek a szervek ilyen vagy olyan hatáskörrel birjanak, hanem az, hogy az egyházi hatalom a gyülekezetnél van, mely a sajátos egyházi feladatok végzésére szervezkedni köteles.

Ez a szervezkedés történhetnék az antik demokrácia mintájára olyan módon is, hogy az összes egyháztagok közvetlenül teljesitsék az egyház kormányzatát. Történhetnék olyan módon is, hogy a kormányzatot tetszés szerinti cimmel és hatáskörrel ellátott egy vagy több testületre biznák. Az igy megállapitott egyházalkotmány erősen különböznék a Kálvinétól, de alapjában nem ellenkeznék azzal.

Csak ugy nem történhetnék a szervezkedés, hogy az egyház kormányzásából a gyülekezeti tagok egy része ki legyen zárva, — mert ez nem fér össze a hivek egyetemes papságból folyó egyenlőségével. És ugy nem történhetnék, hogy az egyház kormányzata — habár az összes egyháztagok belegyezésével — egyetlen emberre bizassék, mert ez (mivel csak azt igérte Jézus, hogy ahol ketten vagy hárman összegyülnek az ő nevében, ő is ott leszen) nem jelenthetné Istennek az egyenjogu emberek feletti uralmát, hanem emberi uralmat létesitene.

Azonban — tudjuk — Kálvin nem enged ilyen tágas tért az egyházszervezet megállapításában a gyülekezet tetszésének, hanem a szentirás és az öskeresztyén egyházak példája alapján határozottan megjelöli azokat

a szerveket, melyekkel az egyháznak az ő feladatai végezhetése céljéból birnia kell. Ismétlem, e szervek kijelőlése nézetem szerint nem aként történik, hogy attól eltérésnek helve egyáltalán ne lehetne, mindazáltal az egyházalkotmány typicusan kálvinistának csak akkor ható, ha az egyház a Kálvin által megállapított szervekkel — melyek az általa megállapított hatáskörrel birnak - van ellátva. Csak az ilven egyházat lehet Kálvin értelmében jól rendezett egyháznak tekinteni.2

1. Az egyháznak, hármas feladatához képest, háromféle szervvel kell birnia: igehirdetésre, kormányzásra és szegények gondozására. Tényleg mindegyik feladat végzésére van felállitva egy-egy hivatal és azonkivül egy olyan, melyhez mindhárom feladat végzése kötve van. Igy tehát összesen négy egyházi tiszt van: pásztor, tanitó, presbyter, diakón.

Az igehirdetés a pásztorok és tanitók kötelessége. Az Eph. lV. 11-ben felsorolt tisztségek közül ugyanis e kettőt mondja Kálvin állandón szükségesnek. A különbség pedig közöttük az, hogy a tanitók az igehirdetésre vannak hivatva csupán, a pásztoroknak ellenben kötelességük az ige alkalmazása, vagyis a fegyelem gyakorlása és a szákramentumok kiszolgáltatása is (Inst. IV. III. 4.)8

<sup>2</sup> Si nous voulons avoir Eglise bien ordonnée et l'entretenir en son entier, il nous faut observer cette forme de regime -

- mondja a genfi Ordonnance L. Richter i. m. I. 342.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kerkápoly — i. m. 57. l. — szerint Kálvin egyházalkotmánya az által különbözik a protestansok közt előzőleg létrejöttektől, hogy ő az egyházi szervek mindegyikének pontosan kijelöli munkakörét. Szerintem inkább: mindegyik egyházi munkakörre nézve pontosan kijelöli az azt végezni hivatott szervet. Igy nyilatkozik a presbyteriumot illetőleg Lechler is, ki szerint — i. m. 37 l. — Kálvinnál a főgondolat nem a presbyterium, hanem a fegyelem s irataiban sok szó esik a fegyelemről presbyterium nélkül, — de megforditva sohasem.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Inter quos hoc discriminis esse puto, quod doctores nec disciplinae, nec sacramentorum administrationi, nec monitionibus aut adhortationibus praesunt, sed scripturae tantum interpretationi ut syncera sanague doctrina inter fideles retineatur. Pastorale autem munus haec omnia in se continet.

Mindazokat a feladatokat tehát, melyeket a tanitó, a pásztor is végezni köteles, ellenben a tanitó csak egy részét végezheti a pásztor teendőinek.<sup>1</sup>

Az egyház kormányzása a pásztorok és presbyterek teladata. A pásztor is a presbyterek közül való² (Inst. IV. 1) s pásztoroknak, presbytereknek egyaránt kötelessége ugy a bünösöknek intése, mint az egyházi jurisdictio gyakorlása. A pásztor tehát az ő tisztében, amint a tanitói, ugy presbyteri hivatal hatáskörét is felöleli.³

A szegények gondozása a diakónokra vár. (Inst. IV. III. 9. IV. 1. 5. 6. 7. 8.) Ezeknek Kálvin két csoportját különbözteti meg. Mert a szegények gondozása nemcsak anyagi segélyezésükből áll, hanem személyük istápolásából is. Ehez képest vannak közöttük olyanok, a kik a szegények segélyezésére szolgáló vagyonok kezelésére

<sup>1</sup> Nagy tévedés tehát Kálvin doctorait akár az elemi oktatást teljesítő néptanitókkal, akár a különböző szaktárgyakat mívelő tanárokkal azonositani. L. Cornelius: Gründung der calvinischen Kirchenverfassug in Genf 1541 — München 1892 15 l

Kirchenverfassug in Genf 1541. — München, 1892, 15. l.

2 Rieker — i. m. 104.l. — az Inst. IV. III. 4. illetve III. 8
(ahol az egyházalkotmány szentirati alapon van levezetve) meg a IV. IV. 1 (ahol az őskeresztyén egyházszervezet van ismertetve) között eltérést lát. Mig ugyanis ott négy hivatalról van szó, itt — eltekintve az egyházi szolgálatra készülő s kisebb szolgálatokra alkalmazatt clericusoktól — csak két hivatalról tétetik emlités: presbyteri és diakóniról. De nincs ellentét, mert ugyanitt az van mondva, hogy a presbyterek egy részét választották pásztorokká és tanitókká, mig más részük csak az egyházkormányzattal foglalkozott. Ugyanigy az Inst. IV. XI. 1. is. Legfelebb abban van különbség, hogy az előbbi helyen a fegyelemgyakorlás nincs a tanitói hivatalhoz kötöttnek mondva, az utóbbiban pedig a tanitó is a (fegyelmet gyakorló) presbyterek közé tartozónak mondatik.

<sup>8</sup> Ezért az angolnyelvű református egyházalkotmányok kétféle presbytert különböztetnek meg: Teaching-Elders vagy Clergy-Elders (pásztorok) és Ruling-Elders (kormányzó presbyterek).

<sup>4</sup> Hogy a koldulást Kálvin erősen ellenezte (l. Kampschulte i. m. 429. l.), annak okát nem Kálvin ridegségében kell keresni, hanem abban, hogy a szegéuyek rendszeres segélyezése a cél. A szociálisták sem könyöradományok utján akarják megszüntetni az ínséget.

vannak hivatva és olyanok, akiknek feladata személyes gondozásuk. Erre az utóbbi munkakörre nemcsak férfiak, de nők is alkalmazhatók, amint a régi egyházban is foglalkoztak ezzel az özvegyek és ez az egyetlen hivatal az egyházban, amit nők is viselhetnek. Azonban a szegények gondozása is a pásztorok közreműködésével történik. Mert az Inst. IV. IV. 5-ben olvassuk, hogy a — követendő például szolgáló — régi egyházban a diakónok a szegények közt a segélyt a püspök (azaz pásztor) jóváhagyása mellett osztották ki. Tehát a pásztoroknak kötelessége az egyház ezen feladatának végzésében is részt venni.

A négy hivatal közül bennünket legkevésbé bizonyára a tanitói tiszt érdekel. Nemcsak azért, mert ez legkevésbé nélkülözhetetlen, amennyiben, — mivel mindazokat a feladatokat, melyek a tanitóra várnak, a pásztor is végezni köteles, — ha a gyülekezetnek pásztora van, tanitó nélkül ellehet.¹ Hanem azért is, mert a tanitói hivatal nem az egyház külső szervezetének területére tartozik.

Az igehirdetés nem egyházkormányzat, tehát az igehirdetők, mint ilyenek, nem egyházkormányzók. Az igehirdetésről és az erre rendelt szervekről szóló tanitását (Inst. IV. III. 1. 2.) külsőleg is elkülöniti Kálvin az egyház többi feladatainak s azokat végző szerveknek ismertetésétől. (IV. Ill. 8.) Az igehirdetés ügye csupán annyiban tartozik az egyház külső kormányzatára is, amennyiben az is a külső rendet illeti, hogy magától senki ne prédtkálhasson, mert önként, külső hivás nélkül senki sem foglalhat el az egyházban tisztséget. (IV. Ill. 10.)

Egyébként azonban az, hogy az ige helyes hirdetéséről történt e gondoskodás, nem a jólszervezettség, ha-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ezt a hivatalt már a francia Discipline ecclésiastique, valamint a skót és angol egyházi rendtartások is mellőzték.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ily értelemben Sohm is (i. m. 649. l.) akinek azonban azt a tanitását, mely szerint a pásztorok nem mint ilyenek, hanem mint presbyterek részesei az egyház kormányzatának, csak oly értelemben fogadhatjuk el, hogy a pásztorok nem mint igehirdetők egyházkormányzók. De a pásztor, amint nem csak doctor, mikor igét hirdet, ugy nem csak presbyter, mikor jurisdictiot gyakorol.

nem az egyházul elismertetés kérdése, — lévén az ige helyes hirdetése az egyháznak ismertető jele. De épen azért, mivel igehirdetésnek — és igy igehirdetőnek — a nem helyesen szervezett, sőt szervezetlen egyházban is lennie kell, világos, hogy egy, kizárólag az ige hirdetésére rendelt hivatal létezése az egyház jól szervezett voltának megitélésénél teljesen közömbös.

Ha ugyanis az ige hirdetéséről gondoskodva nincs, akkor a jólszervezettség kérdése föl sem merülhet, mert nincs egyház. Ha ellenben történt gondoskodás, akkor az egyházat az, hogy nem egy, hanem két vagy több hivatal felállitása által történt, — jobban szervezetté nem teszi, mert az igehirdetés ugyis egy ember által végzendő feladat.

Mivel ehez képest a tanitók az igehirdetésben a pásztor mellett nem nélkülözhetetlenek, egyházkormányzati hatáskörrel pedig nem birnak, tisztük a jólszervezettség minden hátránya nélkül mellőzhető.

Ellenben a diakóni hivatal mellőzése mindenesetre a jólszervezettség rovására esnék. Mert a diakóni teendőknek nem közvetlen teljesítője a pásztor, mint a tanitóiaknak, — hanem csak ellenőrző azokban. Már pedig e hivatal sajátos munkakörét — melyről gondoskodni különös feladata az egyháznak, sem betöltetlenül hagyni nem szabad, sem a vele járó sok aprólékos teendő miatt a magasabbrendű feladatok teljesítésére hivatott pásztorok és presbyterek kötelességévé tenni nem kivánatos. (Csel. VI. 2—4.)

Még inkább feltétlenül szükség van a presbyteri tisztre. A szegények gondozása, ha fogyatékosabban is, lehetséges erre létesített külön hivatal nélkül, — a jurisdictio gyakorlása azonban nem lehetséges a presbyteri tiszt nélkül.

Igaz, hogy a pásztor, a mint egyszersmind tanitó, ugy egyszersmind presbyter is, és ebből azt a következtetést lehetne levonni, hogy a pásztori tiszt, — a mint a tanitóit — ugy feleslegessé teheti a presbyteri hivatalt is.

Azonban a két hivatalt — a tanitó és presbyter hivatalát — nem lehet egy elbirálás alá vetni. A tanitói hivatal

nélkülözhető, mert az igehirdetèst egy ember magánosan végezheti, és arra ott a pásztor. De a presbyteri hivatal nem nélkülözhető, mert az egyházkormányzatot, egyházi fegyelmet egy ember semmiesetre sem gyakorolhatja<sup>1</sup> — és igy a pásztor mellett presbyterekre okvetlen szükség van.

Sőt, ha a gyülekezetnek több pásztora van s igy egy ember uralmáról immár nem lehet szó, — még akkor sem gyakorolhatják a jurisdictiot a pásztorok magukban, igehirdetéssel nem foglalkozó presbyterek nélkül. Nem kell megengedni, — mondja Kálvin (Inst. IV. IX. 7) — hogy az anyaszentegyház a pásztoroknak gyülésében álljon, mert felőlük Isten sehol sem mondja, hogy mindenkor megmaradnak jóknak, azt azonban néhol bizonyitja, hogy gonoszokká lesznek.²

Ettől eltekintve sem szabad a fegyelem gyakorlását magukra a pásztorokra bizni. Még ha biztosítva volna is, hogy a pásztorok mindig jók maradnak, hibás volna az ilyen berendezés. Nemcsak azért, mert az apostoli kor példájával világos ellentétben állana, hanem pusztán célszerűségi okokból is, egyrészt a pásztorok érdekéből, nehogy gyülöltekké váljanak, másrészt a hivek és általában az egész egyház érdekéből, nehogy a jurisdictionak kizárólag a pásztorok által kezelése zsarnokságra vezessen. A pásztorokat az Isten parancsainak folytonos tanulmányozása tulszigoruakká teheti és azért szükséges, hogy legyenek részesei az egyházi jurisdictionak a gyakorlati

 $<sup>^{1}</sup>$  Ezt helyesen kiemeli Kosutány i. m. 147 l. és  $\it Rieker\,$  i. m. 122 l.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nullo modo concedendum est Ecclesiam in pastorum coetu consistere, quos Dominus nunquam recepit bonos perpetuo fore, malos autem interdum fore pronunciavit.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Nunquam utile putavi ius excommumicandi permitti singulis pastoribus; nam et res odiosa est, nec exemplum probabile, et facile in tyrannidem lapsus, et alium usum apostoli tradiderunt — mondja Kálvin (Opp. XV., 214. l., l. Rieker-nél i. m. 124. l. 2. jz.) Ugyanigy Lechler i. m. 39. l. — Nagy tulzás azonban ebből azt a következtetést vonni le, hogy Kálvin az egyház legveszedelmesebb ellenségeinek a lelkészeket tartja, mint Rieker i. m. i. h.

életben foglalatoskodók is, akik eképen valóságos ellenőrzői a pásztoroknak Isten igéje helyes alkalmazásában.

Mindezek mellett az a vezérelv, melv az emberi szolgálatot az egyházban általában szükségessé teszi. hogy t. i. Isten egyrészt megakar becsülni, másrészt alázatosságra akar szoktatni az által, hogy akaratát velünk hozzánk hasonló gyarló emberek által közli (Inst. IV. III. 1.), különösen a házankénti intés gyakorlásánál erősen kidomboritja az igehirdetéssel nem foglalkozó presbyterek müködésének szükségességét. Mert, habár a pásztor csak épen olyan mértékben pap, mint a gyülekezetnek bármely más tagja és semmiféle különös hatalommal nem bir, mindazáltal az élethivatása, az Isten igéjével való folytonos foglalkozás, a gyülekezet tagjainak egy része, és különösen épen azok előtt, a kik a feddésre, intésre rászorulnak, megkülönbözteti öt a gyülekezet más tagjaitól s azért intése — bár tiszta protestans keresztyén álláspont szerint ugy volna fogadandó — nem fog ugy to-, gadtatni, mint teliesen hasonló ember intése.1

Mindezek folytán a kálvini álláspontnak megfelelőleg nemcsak jól szervezett nem lesz, de egyenesen hibásan, rosszul szervezett lesz az az egyház, a melyben igehirdetéssel nem, hanem csupán az egyház külső kormányzatával, az egyházi fegyelem gyakorlásával foglalkozó presbyterek nincsenek alkalmazva.

2. Az egyház külső szervezete szempontjából legfontosabb hivatal a presbyteri, mely a pásztori hivatalban is bennfoglaltatik.<sup>2</sup> De azt mondani, hogy az egyháznak leg-

Nem tartom azonban Kálvin elveivel ellenkezőnek azt, hogy kormányzó presbyterekké tényleg olyanok alkalmaztassanak, akik egyszersmind igehirdetésre is alkalmasok, pl. theologiai tanárok. Jól mondja Révész Imre (A protestáns egyház szabadságának védelme némely tekintélyes német tudósok támadásai ellen, Sárospatak, 1862, 18. l.), hogy helytelenül nevezik a nem lelkipásztorokat "világi" résznek. — Református felfogás szerint a "világi" rész sem kevésbé "egyházi", mint az igehirdetésre felhatalmazottak.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Már kiemeltem, hogy a pásztor nem mint igehirdető, hanem mint presbyter részese az egyházkormányzásnak.

;

fontosabb szervei — mindig csak a külső szervezetet tartva szem előtt — az ezen hivatalt (illetve hivatalokat) viselők, nagy tévedés volna. Az egyházalkotmányban legfontosabb szerv a presbytereknek — kik közé a pásztorok is tartoznak — testülete, a senatus Presbyterorum (Inst. IV. XI. 6.), consessus Seniorum (IV. XII. 2.) tehát a consistorium vagy presbyterium. Ez a kezelője az egyház kormányzó hatalmának, mely nem más, mint a kulcsoknak hatalma.

Az egyházi kormányzat az erkölcsi fegyelem kezelésével azonos.¹ A cél az, hogy az egyházban semmi se történjék Isten akarata ellenére, - ezért szükséges a bünöket tudakolni és a bünösök megjobbitására törekedni. E tekintetben egyenkent is fontos feladat vár a presbyterekre.2 Sőt nemcsak a hivatal viselőknek, de a maga ereje szerint minden egyháztagnak kötelessége azon munkálkodni, hogy vétek ne legyen az egyházban (Inst. IV. XII. 1.) Ezért mindenki, ha kell, intse meg az ő atyjafiát. (IV. XII. 2.) Kivált mégis a pásztoroknak és presbytereknek kötelessége erre gondot fordítani s ügyelni, hogy az erkölcsök javitása ne csak a nyilvános igehirdetés, de házankénti intés által is történjék (IV. II. 6, — XII. 2.) E végből szükséges az egyházi szolgálathoz csatolni azon hatalmat, hogy előhivassanak azok, a kik magános intésre, vagy erősebb javitásra szorulnak. (ÍV XI. 5.)

Mindezen, a presbyterek által egyénenként végzendő intések az erkölcsök jobbitására szolgálnak, de még nem teszik a tulajdonképeni fegyelmezést, a Máté XVIII. sze-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tota autem ecclesiae jurisdictio pertinet ad morum disciplinam. (Inst. IV. XI. 1.)

<sup>2</sup> Å presbyteriumnak mulhatatlan feladatai közé tartozik — mondja Révész Imre (Vélemény a magyar protestáns egyházalkotmány főpontjai felett, különös tekintettel a jövendő törvényhozásra, Debrecen, 1857, 69. l.) — a hivek erkölcsi állapotának gondos figyelemmel tartása és általában az egyházfegyelem korszerü, de buzgó gyakorlása. Ez pedig csak akkor lehetséges, ha a presbyterek elkülönözött hatáskörrel birnak. — Ezért nem jó igen nagyszámu presbyteriumot alakitani. Révész (u. o.) a presbyterek számának maximumát harmincban óhajtotta megállapitani.

rinti kulcsok hatalmának kezelését. És nem tartozik a a tulajdonképeni fegyelmezéshez, a kulcsok hatalmának kezeléséhez a fegyelemnek az a módja sem, mely inkább az ige hirdetésnek s nem a kormányzásnak része, — mely szerint tudniillik az idő szükségességéhez képest a pásztorok a népet bőjtölésre, közönséges könyörgésre, vagy a hit egyéb gyakorlására intik, aminek határozott szabályai megállapitva ugyan egyáltalán nincsenek, de ami nehéz időkben elejétől fogva szokásos volt. (Inst. IV. XII. 14.)

Sőt nem tartozik a kulcsok hatalmának gyakorlására még a szoros értelemben vett, mert egyéni büntetések megállapítására vezethető fegyelmezésnek egy része, az tudniilik, amely az egyházi szolgák, mint ilyenek felett gyakoroltatik. Mert másként kell megitélni az egyház szolgáit, mint a köznépet. (IV. XII. 1.) Nem mintha enyhébben volnának megitélhetők, mint az egyház szolgálatában nem állók, ellenkezőleg tőlük többet kell követelni. Mivel az egyházi szolgák nem alkotnak kiváltságolt rendet, a kulcsok hatalmából folyó erkölcsi fegyelmezést velük szemben is gyakorolni kell.¹ De azonkivül ők még egyházi szolgálatukból folyólag különös — hogy ugy mondjuk — hivatali fegyelem alatt is állanak, amire szolgáltak a régi egyházban a visitatiok és zsinatok (IV. XV. 22.)²

A kulcsok hatalmából folyik azon egyházi fegyelem, "morum disciplina", mely egyrészt az egyház összes tagjaira, mint láttuk az egyházi szolgákra, de a fejedelmekre is (IV. XII. 7) kiterjed, másrészt nem pusztán atyafiságos intésekből, hanem valóságos jurisdictioból áll. Ez a presbyterek collegiumának feladata, mert az itélkezés nem állhat egyen (IV. XI. 6). Minthogy pedig az erkölcsi

<sup>1</sup> Loquemur primum de communi disciplina, cui subesse omnes debent, deinde veniemus ad clerum, qui praeter illam communem suam propriam habet (Inst. IV. XII. 1.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Az egyházi szolgák feletti szigoru censurát kiemeli *Kampschulte* is (i. m. I. 308 l.) — De épen mivel ez nem a kulcsok hatalmával függ össze, nem is kell szükségkép a gyülekezetnek, illetve a gyülekezet képviseletének gyakorolnia.

fegyelem egyáltalán legfontosabb része az egyházi hatalomnak,¹ természetesen ez legfontosabb feladata a presbyterek collegiumának is.²

Ezen fegyelem gyakorlásának rendje Máté evangeliuma XVIII része nyomán van előirva. Aki nem jár el tisztében, nem jól viseli magát, tisztességtelenül él vagy büntetésre méltőt követ el, meg kell inteni először magánosan, másodszor tanuk előtt s ha ez nem használ, Krisztus parancsa szerint egyházi itélet elé kell vinni a presbyterek gyülésébe (IV. XII. 2.) A titkon vétkezőket titkon, a nyilvánosokat nyilván kell megfeddeni (IV. XII. 3.) Sőt nyilvános bünösöknél nem szükséges az intést előre bocsátani, hanem mindjárt itélet alá lehet vinni (IV. XII. 6.) A fegyelem gyakorlásában a szigoruságnak a szelidséggel kell párosulni (IV. XII. 8), még a kirekesztetteket sem szabad eltaszitani magunktól (IV. XII. 9) és átokkal nem kell élni (IV. XII. 11.)

Mivel pedig épen az alapul szolgáló evangeliumi hely szerint a kulcsok hatalma nem a gyülekezet nehány tag-

<sup>1</sup> Pars praecipua ecclesiasticae potestatis, quam in jurisdic-

tione positam esse diximus. (Inst. IV. XI. 1.)

Sőt tulajdonképen specialis feladatá, hiszen a presbyteri hivatal az egyház kormányzására van rendelve. Egyházkormányzat pedig = jurisdictio, és jurisdictio = morum disciplina. Nagyon jól mondja Révész Imre (Kálvin élete és a kálvinizmus, Pest 1864, 327 l.): Tartsa bár a presbyterium a gyülekezet gazdasági és pénzügyeít s épületeit a legnagyobb rendben, sőt diszben, fényben, ha minden évben jó lelkiismerettel el nem mondhatja magáról, hogy az uralkodó bünöket irtotta s a közerkölcsiséget előmozditotta a gyülekezetben, akkor magát valódi keresztyén kálvinista presbyteriumnak még korántse tartsa. Ugyancsak az erkölcsi fegyelem mulhatatlan szükséges voltára utal Véleményében, (691.) a már idézett szavakkal. A fegyelem nagy fontosságát kiemeli Lechler is (i. m. 37 l.) Valamint Rieker (i. m. 154 l.), aki szerint a régi kálvinista presbyterium ép az által különbözik lényegesen a modernektől, hogy amannak legkiválóbb feladata az erkölcsi fegvelmezés, azután általában az egyházkormányzás, de nem vagyonigazgatás. Egyébiránt, hogy a régi református egyházakban milyen rendkivüli sulvt helyeztek az egyházi fegyelemre, legjobban mutatja a írancia egyház által az egyház összes külső kormányzatára vonatkozó szabályok gyűjteményének neve: "Discipline ecclésiastique."

jának, vagy a gyülekezet több-kevesebb tagjaiból álló testületnek, hanem az összes hiveknek, tehát az egész gyülekezetnek adatott, kezelése nem is történhetik a gyülekezet kizárásával. A presbyterek consessusa az az erkölcsi fenyitéket gyülekezet nevében alkalmazza s ha ez sem használ, következik a hivek közösségéből kirekesztés (IV. XII, 2.), amit azonban nem végezhetnek magukban a presbyterek, hanem tudtával és beleegyezésével a gyülekezetnek, amely mintegy tanubizonyságul és ellenőrzőül van jelen, nehogy kevesen szenvedélyből tegyenek valamit (IV. XII. 7.) Nem a sokaság itél tehát, de amint a pásztorokat a presbyterek, ugy a presbyter-collegiumot az összes hivek ellenőrzik.

Amit az egyházi hivatalok viselői — köztük maguk a pásztorok és más presbyterek is — egyenként végezhetnek az egyházban, az nyilvánvalólag csak szolgálat és kötelesség, a hatalom minden látszata nélkül. Ellenben amit a presbyterek collegiuma — habár a gyülekezet tagjainak ellenőrzése mellett — intéz, az egyházi jurisdictio, immár hatalommal biróként tünteti föl ezt a testületet. Ám ezzel a hatalommal a presbyterek testülete nem élhet tetszése szerint. Maga az egész egyház sem bölcselkedhetik, hanem mint hü menyasszony engedelmeskedni köteles az ő vőlegényének, a Jézus Krisztusnak. Annál kevésbé tehet mást, mint amit az Isten igéje parancsol, a presbyterek collegiuma, mely — habár legfontosabb — csupán egyik szerve az egyháznak.

3. Amint a gyülekezet összes tagjai, mint valamenynyien papok, egymás között egyenlők, ugy egyenlők egymás között az egyház kormányzatára rendelt testület tagjai is. Ezek mindannyian egyformán az egyház szolgái, püspökök, presbyterek. (Inst. IV. IV. 1.)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Innen van, hogy a skót és amerikai egyházakban az egyház testületi hatóságai mint biróságok fogatnak fel. Egyrészt mert az egyház egész külső tevékenységét jurisdictionak nevezték, másrészt mert a legfontosabb feladat az erkölcsi fegyelem, főleg pedig, mert ezek nem létesitik, csak biróilag alkalmazzák az Isten törvényében megirott szabályt. L. Rieker i. m. 115—6. l.

Különbség közöttük az egyéni szolgálat tekintetében kétségkivül van. Azok, akik igehirdetéssel foglalkoznak, a Máté ev. XVI. része szerinti kulcsok hatalmának nagyobb mértékben kezelői, mint azok, akik csak magános intésekben figyelmeztetik keresztvén társaikat erkölcsösebb életmódra. Azonban a kulcsok hatalmának ez pusztán a belső hitéletre tartozik s nem az egyház külső kormányzatára. A külső kormányzatot, a jurisdictiot egyes ember — sem pásztor, sem igehirdetéssel nem foglalkozó presbyter — nem gyakorolhatja. E tekintetben nincsen közöttük különbség, mert mindannyian — pásztorok igét nem hirdető presbyterek egyaránt — a jurisdictio szempontjából csak mint az annak gyakorlására hivatott presbyter-collegium tagjai jönnek számba.2

<sup>1</sup> In sanctorum communione, ipsius ecclesiae ministerio, nobis assidue remittuntur peccata, cum presbyteri vel episcopi, quibus hoc munus commissum est, pias conscientias evangelicis promissionibus in spe veniae et remissionis confirmant, tam publice, quam privatim . . . Per ecclesiae ministros et pastores nobis dispensari vel evangelii praedicatione, vel sacramentorum administratione, atque hac in parte maxime eminére clavium potestatem. Inst. IV. I. 22.

<sup>2</sup> Merőben tévedés Kálvin egyházalkotmányában laicus-presbyterekről beszélni, amivel német evangelikus egyházjogi iróknál gyakran találkozunk — szembe állitva őket a lelkipásztorokkal. Ilven megkülönböztetésről legfelebb akkor lehetne szó, ha a nempásztor presbyterek csak segitő társai gyanánt szerepelnének a lelkésznek, mint a Lasco-féle, vagy a modern német presbyteri alkotmányokban. Azonban Kálvinnál a pásztor is csak egy a presbyterek közül és amint nem áll felette, vagy kivüle a gyülekezetnek (lásd 8 lapunkat), ugy nem áll felette vagy kivüle a presbyteriumnak sem. Épen innen származik, amit Rieker (i. m. 149. l.) fölemlit, hogy a kálvinista rendszerben a lelkész sok tekintetben alá van rendelve a presbyteriumnak. Mert az egyes tag az öszszesség rendelkezése alól nem lehet kivéve. Rieker (i. m. 125 l. 2 jz.) azon állitását, mely szerint Kálvin lelkészi és laikus elem közötti különbséget tesz, az Inst. IV. XII. 1-re hivatkozással akarja bizonyitani, ahol arról van szó, hogy az egyház szolgáit másként kell megitélni, mint a köznépet. Igaz, itt van szó clerusról és plebsről. Hogy miért: előbb láttuk. Ám azután igy folytatja Kálvin: Clericos apello usitato nomine, qui publico ministerio in ecclesia funguntur. Tehát egyrészt csak szokásból használja a clerus szót, másrészt clericusok alatt érti az egyház öszszes szolgáit tehát a "laicus-presbytereket" is. Hogy Kálvin rint az egész egyház "clerus" annak bizonysága a többek közt az Inst. IV. IV. 9

Azonban a testületi kormányzás természetéből folyik, hogy — a tagok teljes egyenlősége mellett is — közülök egy fel legyen hatalmazva a gyülések összehivására s azokon a tárgyalások vezetésére, vagyis, amint mondani szokás, az elnöki teendők végzésére. Ez kétségkivül történhetnék olyan módon is, hogy esetről esetre más bizatnék meg e feladatok teljesitésével, de az egyenlőséget nem szünteti meg az sem, ha e megbizás huzamosabb időre, vagy állandóan adatik. Kálvin emliti, hogy a régi keresztyén egyházban ugyan az összes presbyterek püspökök valának, de legfőképen az viselte ezt a cimet, aki közöttük az ügyeket vezette, aki mindazáltal nem volt a többinél felebbvaló, csak olyan helyzetben volt, mint a városi tanácsban a polgármester. (Inst. IV. IV. 2.)

Az egyenlőséggel tehát megfér az, ha a presbyterek közül egy a vele különben teljesen egyenjogu társai tanácskozásának vezetésére felhatalmaztatik, és mint ilyen kiválóképen püspők, felvigyázó. És egészen természetes, ha a püspőkségnek ezen tiszte a presbyteri testületnek arra a tagjára ruháztatik, aki, mivel nemcsak a fegyelem gyakorlásával, kormányzással, hanem az ige hirdetésével és szákramentumok kiszolgáltatásával is foglalkozik, kétszeres kötelékkel van a gyülekezethez füzve, vagyis a pásztorra.<sup>1</sup>

Más kérdés, hogy amennyiben több pásztor van a gyülekezetben, ezek közül valamelyiket illetheti-e a presbyterek gyülésében elnöklésnek állandó joga. Annak, hogy a presbyterek gyülésében egyáltalán pásztor elnököljön, van objectiv alapja; ellenben annak, hogy több pásztor közül egy a többiek felett birjon ezzel a joggal, semmiesetre sincsen. És ámbár az elnökség semmiféle hatalom-

<sup>1</sup> Az angol nyelvü református egyházi rendtartásokban a lelki pásztor cimeiűl egyaránt szolgálnak pastor, minister, bishop (l. pl. Skót Second Book IV. 1.) Ami különben teljesen Kálvin tanitásán alapul: Quod episcopos et presbyteros et pastores et ministros promiscue vocavi, id feci ex scripturae usu . . . Quicunque enim verbi ministerio funguntur, iis titulum episcoporum tribuit (Inst. IV. III. 8.)

mal nem járhat, mégis, mivel bizonyos elsőbbséget biztosit, azt, hogy a gyülekezetben létező pásztori hivatalok valamelyikéhez legyen állandóan hozzákötve az elnökség,¹ kálvinista elvekkel összeegyeztethetőnek nem tartom. Véleményem szerint ilyen esetben a kálvini elvek következménye csak az lehet, hogy az egyenjogu tagokból álló presbyteri testület maga szabja meg, kit akar a vezetésre egyformán hivatott tagjai, tudniillik a pásztorok közül az elnökléssel megbizni.²

4. A kulcsok hatalmának azon kétféle értelmét, melyet Kálvin nyomán ismételten megkülönböztettünk, kell szem előtt tartanunk az egyházi hivatalviselők, — köztük első sorban a pásztorok és a presbyterek — illetve az egyházi jurisdictiot gyakorló presbyter-collegium, meg a gyülekezet közötti viszony kérdésének eldöntésénél is, — amely kérdés voltaképen ebből áll: vajjon a pásztorok és a presbyterek, illetve a presbyter-collegium a gyülekezet képviseletének tekinthetők-e.

Mert a kulcsok hatalmát kezelik az ige hirdetői is\*, és — amint láttuk — a kulcsok hatalmának kezelésében áll az egyházi jurisdictio gyakorlása is. A helyzet tehát, a melyet egyrészt az igehirdetésre, másrészt a jurisdictiora hivatott szervek elfoglalnak, azonosnak látszik. Pedig a különbség lényeges.

<sup>1</sup> "Első papság".

2 Kevésbé kálvinista azon — a németektől minálunk is meghonosodott — rendtartás, mely szerínt mindig a hivatalkorra nézve legidősebb pásztort illeti meg a presbyteri gyülésen elnök-

lés joga.

Hoc de remittendis et retinendis peccatis mandatum et illa de ligando et solvendo Petro facta promissio non alio debent referri, quam ad verbi ministerium, quod dum apostolis committebat Dominus, simul et hoc solvendi ligandique munere ipsos instruebat. (Inst. IV. XI. 1.) Amit pedig az apostolok az egész egyházban tettek, azt végzi minden pásztor a saját egyházában. (IV. III. 6. 7.)

<sup>4</sup> Ugy is fogják fel rendszerínt és hol az igehirdetőt is a gyülekezet képviselőjének mondják, hol megtagadják ezt a juris-

dictiot kezelőkre nézve is.

1

Az igehirdetők — mint arról már előbb is volt szó — a Máté evangeliuma XVI. része szerinti kulcsok hatalmát kezelik, — azt, amelynek a mennyországban ereje vagyon. Nem olyan értelemben, mintha ők oldanánakkötnének, ők adnák az üdvösséget, 1 — ők csak eszközei Istennek (lásd Inst. ÍV. III. 1. és XI. 1.) és épugy nincs hatalmuk, mint nem volna más eszköznek, például a mennydörgésnek, ha azt tetszenék Istennek az emberek vezetésére használni. Nem az igét hirdető bünös ember, hanem maga az Isten igéje az, a mi oldoz és kötöz. Az Isten igéje pedig nem a gyülekezeté. Annak hirdetését sem a gyülekezetre bizta Krisztus. Az igehirdetőjét nem irányithatja a gyülekezet tetszése, hanem csak Isten parancsa. Más biró a hit kérdésében nincs, csak Isten (II. Helv. Hitv. II. 3.)

Az ige hirdetője tehát — a tanitó, és a pásztor mint igehirdető — nem képviselője a gyülekezetnek, mely nem birja s igy az igehirdetőre sem ruházhatta a kulcsoknak ez által kezelt hatalmát. Azonban nem képviselője Krisztusnak sem, akinél van e hatalomnak teljessége. Nem uralom, hanem szolgálat hatalma az, ami az ige hirdetőjének jár, ő nem képviselője, csak szolgája, esz-

<sup>1</sup> Non enim in hominis potestate haec esse possunt: peccatorum remissio, promissio vitae aeternae, salutis nuntium. (IV. XI I)

XI. I.)

<sup>2</sup> Hanem, mint láttuk, az apostolokra. A kulcsok hatalmának kétféle értelméről mondja Kálvin: eo autem differunt, quod prior locus peculiariter de praedicatione est, qua verbi ministri funguntur, hic ad disciplinam pertinet, quae Ecclesiae permissa est (Inst. IV. XI. 2.) Tehát csak a disciplina bizatott a gyülekezetre, a praedicatio nem. Révész ama nyilatkozata, mely szerint (Vélemény 51 l.): noha az igehirdetés és szákramentumok kiszolgáltatásának tisztét maga az Ur rendelte, annak birtokjogát a hivek közsajátjává tette, — nem azt jelenti, mintha ez a tiszt a gyülekezeté volna. A hivek egyetemes papsága nem jelenti a gyülekezet papságát. (l. Sohm i. m. 649 l.)

<sup>\*</sup> Testificatus est ergo Christus nihil in Evangelii praedicatione Apostolorum esse praeter ministerium, — se esse, qui per eorum ora velut per organa loqueretur. (Inst. IV. XI. 1.)

köze Krisztusnak. Azonban a gyülekezetnek ha nem képviselője, de nem is szolgája, — szolgája csupán Istennek, Isten igéjének, — amint Kálvin és utána a régi református egyházi rendtartások szivesen nevezték: verbi divini minister.

Ami ellenben illeti az egyház külső kormányzatát, ez a kulcsoknak Máté evangeliuma XVIII. része szerinti hatalmának kezeléséből áll, mely csak közvetve hat a lelki üdvössége az által, hogy a bünösöket fenyitéssel s az örök kárhozatra emlékeztetéssel jobbitja. Azok tehát, a kik a jurisdictiot gyakorolják, oldanak és kötnek, — nem ugyan, mintha oldásuk-kötésük üdvösséget adna vagy vonna el, csak olyan értelemben, hogy a bünösöket kizárhatják, a megtérteket visszavehetik az egyházba, melynek ápolására, támogatására az embernek gyarlósága miatt lelkiüdvössége érdekéből szüksége van. Oldanak és kötnek, hatalmat gyakorolnak, amely hatalom azonban csak e földre terjed.

Az a foganatja, melyet Krisztus igért, az ő oldásuknak-kötésüknek csak ugy leszen, ha Isten igéje szerint járnak el. Mert akkor nem az ő itéletük old és köt, hanem az Isten igéje, mely abban megnyilatkozik.<sup>2</sup> Ebből

<sup>2</sup> Habent enim verbum Dei, quo perversos damnent, — habent verbum, quo resipiscentes in gratiam recipiant. Errare autem non possunt, quia nonnisi ex lege Dei judicant. (Inst. IV. XI. 2.)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rieker (i. m. 140-2. l.) Kálvin eme szavai alapján (Inst. IV. III. 1.): Dominus ex hominibus sumit, qui pro se in mundo legatione funguntur, qui arcanae suae voluntatis sint interpretes, qui personam denique suam repraesentent — azt állitja, hogy a lelkészek és vének Krisztust képviselik az egyházban, épen ugy, mint egy monarchicus államban a hivatalnokok a fejedelem személyét. Váltig csodálkozhatunk ezen az állitáson, mert ugyanazon a helyen pår sorral feljebb ezt irja Kálvin: Hominum ministerium in hoc adhibere diximus, et quasi vicariam operam, non ad eos ius suum honoremque trans ferendo, sed ut per os ipsorum suum ipse opus agat, qualiter ad opus quoque faciendum instrumento utitur artifex. Ha Kálvin egyes elszórt nyilatkozatai (melyek fundamentális tételeivel megegyezők) Rieker szerint nem alkalmasok arra, hogy a gyülekezeti képviselet rendszerét azok alapján construálhassuk, - hogy lehet alkalmas (tanitásainak szellemével teljesen ellenkező) egyetlen szó arra, hogy az egyházi szolgákat Krisztus helytartói gyanánt tüntessük fel?

is következik, hogy az egyházi jurisdictiot gyakorlók is Krisztus szolgái, mint különben mindenki az egyházban. Az ő hatalmuk is szolgálat hatalma, mert bár kormányozzák az egyházat, mindent ugy tesznek, amint igéjében előirta az Ur. (ll. Helv. Hitv. XVIII. 11.) Ezért nem is lehet feltétlen engedelmesség az egyházi hivatalviselők és hatóságok iránt, — mert minden egyesnek megvan a joga a vizsgálatra, hogy a rendelet Isten igéjének megfelelő-e. A keresztyénre nézve nincs más tekintély, mint az Ur Krisztus és az ő igéje.1

Azonban az egyház kormányzatára rendelt hivatalok betöltői nemcsak Krisztusnak szolgái, hanem smind a gyülekezet képviselői is.<sup>2</sup> Ennek bizonyságául Kálvinnak több nyilatkozatát idézhetném. Igy például többször mondva van, hogy a bünösöket a vének gyülésében az egész község nevében kell meginteni. (Inst. IV. XI. 1., XII. 2.) Továbbá a gyülekezetből kirekesztés nem történhetik másképen, mint az egész gyülekezet tudtával és jóváhagyásával (IV. XII. 7.), ami szintén azt mutatja, hogy a jurisdictio hatalma a maga egészében a gyülekezetnél van.

De egészen felesleges e tétel erősitésére Kálvin egyes nyilatkozataiban keresni bizonyitékokat. Akármilyen szavakkal jellemezné Kálvin az egyházkormányzó hivatalnokok és a gyülekezet közötti viszonyt, — azt másnak, mint képviseletnek tekinteni az ő tanai szerint nem lehet,

<sup>1</sup> L. Rieker i. m. 114. l. — Révész is megjegyzi (Vélemény 51. l.), hogy vak hitnek és vak engedelmességnek nincs helve, de ő ennek okát abban találja, hogy "az egyházban minden mozdulásnak képviseleti alapon kell történni".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ez a kettő nem zárja ki egymást. Krisztus szuverénitását, királyságát - a mit a régi kálvinista egyházi rendtartások gyakran hangoztatnak — nem szünteti meg, ha az egyházi hivatalviselők a gyülekezet képviselői. Amint például az állami szuverénitás csorbitásával nem jár az, hogy a megyei tisztviselők nem közvetlenűl az államtól, hanem a megyétől nyerik megbizatásukat, vagy a törvényhatósági bizottság nem az államot, hanem a törvényhatóság közönségét képviseli. Amint a szuverén állam a törvényhatóságra, ugy Krisztus a gyülekezetre ruházott át jogot.

Mert Krisztus a kulcsoknak hatalmát, mely tudniillik az egyházi fegyelemre vonatkozik, a gyülekezetnek adta. Ennek folytán azok, akik e hatalmat kezelik, nem nyerhetik máshonnan, mint a gyülekezettől. Amiből világos, hogy az egyházi jurisdictiot gyakorló presbyter-collegium és illetve annak tagjai, a presbyterek, közöttük a pásztorok—nem mint igehirdetők, hanem mint a jurisdictio részesei, — a gyülekezetnek képviselői.<sup>1</sup>

5. Abból, hogy az egyház kormányzói a gyülekezetet képviselik, — az is következik, hogy az egyház kormányzására hivatott consistorium vagy presbyterium összes tagjait, tehát a pásztorokat és egyéb presbytereket a gyülekezetnek kell választania. Az egyház kormányzatában részes hivatalok betöltésénél más mód, mint a gyülekezet általi választás Kálvin tanaival nem egyeztethető össze.<sup>2</sup>

1 Sohm szerint is (i. m. 609. s k. l.) a presbyterek a gyülekezet képviselői. A lelkészek is presbyterek s mint ilyenek az egyház kormányzói. Azonban a lelkészek született vezetői a consistoriumnak, — Kálvin is ilyenekül szánta őket. A fegyelem gyakorlása a gyülekezetet illeti s a lelkészek, mint a gyülekezet született képviselői vesznek részt abban. Kálvin ujitása az előbbi presbyteri alkotmány-kisérletekkel szemben épen az, hogy az ő presbyteri szervezete egyházképviselet, mely a világi főhatóságtól külön jurisdictiot gyakorol. Máshelyt viszont (151 l.) kiemeli, hogy a régi szervezetben is a presbyterek a gyülekezet képviselői voltak. Zorn is határozottan a gyülekezet képviseletének mondja a presbyteriumot. (i. m. 160 l.) — Ellenben Rieker (i. m. 140 s k. l.) bár elismeri, hogy van alapja annak, ha a presbyterium a gyülekezet képviseletének tekintetik, — mint láttuk — Krisztus képviselőinek mondja a pásztorokat és vèneket.

2 Lechler — i. m. 39. l. — azt mondja, hogy Kálvin a presbyterek száma, választása és megbizási ídeje tekintetében semmit sem ir. Majd (49 l.): hogy a presbytereket a nép válaszsza, arról szó sincs. — Rieker szerint — i. m. 126. l. — fundamentális kálvinista elv, hogy az egyházi hivatalnokok beállitása nem történhetik a nép jóváhagyása nélkül s különösen a lelkészt nem lehet ráerőszakolni a népre, de a nép csak ellenőriz, nem kormányoz, az ő ellenmondása csak correctivum az egyházi szervek önkénye ellen, — semmi sem áll távolabb a kálvinizmustól, mint a tömeguralom. Majd (143. l.) igy ir: Mivel Krisztus szolgáinak tekintetnek a pásztorok és presbyterek, — választásukra a kálvinizmus semmi határozott theoriát nem alkotott. Nem lehet ugyan senkit a nép nyakára tolni, de, hogy a nép válaszszon, az a kálvini tantól idegen.

Ennek ugyan egy, gyakran felemlegetett történeti tény, valamint a genfi gyakorlat is, ellenmondani látszanak.

A Morelli-féle esetre czélzok.¹ Mint általánosan tudva van, ez a genfi származásu francia lelkipásztor a hivatalnokok választásának jogát a gyülekezet számára követelte. Az 1562-i orleansi III. nemzeti zsinat kijelentette, hogy könyve hamis tanitásokat tartalmaz, — az 1565-i párisi zsinat pedig alapjában elitélte azt, mint amely az egyház irásszerü rendjét felforgatja. Eltiltották Morellit a szent vacsorától s ezt tudatták Genffel, melynek polgára volt. Midőn ügyének elbirálása végett Genfbe hivták, Morelli előbb nem jelent meg, majd azt kivánta, hogy könyvét Kálvin, Farel és Viret vizsgálják meg, valóban tévtanokat tartalmaz-e. Kálvin azonban kijelentette, hogy ő nem itélhet a zsinat felett. Morellit tilalom alá vették s könyvét hóhér égette meg.

Kálvinnak ezen kitérő felelete², kapcsolatban azzal, hogy az ő közremüködésével készült genfi Ordonnance szerint a lelkészeket a lelkészi kar ajánlatára a kis tanács választotta s a nagy tanács és a gyülekezet erősitette meg — azt látszik bizonyitani, hogy ő a választást a gyülekezet részére nem követelte, sőt annak akár a consistorium által (mint Franciaországban), akár a polgári hatóság által (mint Genfben) választását helyesnek találta.

Azonban az Institutiok mást bizonyitanak. Hogy ki válaszsza az egyházi szolgákat — mondja itt Kálvin — erről semmi bizonyos szabályt nem vehetünk az apostolok rendeléséből, mert ők kivételes tisztet viseltek. Ellenben bizonyos az, hogy emberek á tal kell választatniok. Csak az a kérdés, vajjon az egész gyülekezet válaszsza-e őket, vagy a többi szolgák és vének gyülekezete, vagy csak egy ember. Ő Cyprianus nézetét helyesli, mely szerint az egész nép részt vesz a választás-

<sup>1</sup> Lásd Lechler i. m. 78-9. l., Rieker i. m. 143. l.

<sup>2</sup> Pedig Kálvin — ha csak elveivel ellentétbe jönni nem akar s a maga számára csalhatatlanságot nem követel — valóban nem állhatott biróul Morelli és a zsinat közé.

ban.¹ Pál apostol is mindenütt a néppel választatta a püspököket, presbytereket. (Inst. IV. III. 13. 14. 15.)

A gyülekezet választási joga melletti állásfoglalásának bizonysága az is, hogy a régi egyház mindenben követendő példája emellett szól. Az egyházi szolgák választása tekintetében ugyan — mondja (IV. IV. 10.) — nem jártak el egyöntetűleg. Mert sokszor még clericusnak, azaz egyházi szolgálatra készülőnek sem vettek fel senkit a gyülekezet beleegyezése nélkül. De mivel ezek nem teliesitnek fontosabb szolgálatot, ezt a jogot át is engedték a püspöknek. Sőt egyéb hivatalokat is betölthetett a presbyterek testülete. — azonban mikor uj pásztor vagy presbyter választásáról volt szó, — ehez a község öszszes lakosságának beleegyezése megkivántatott.<sup>2</sup> Az egyházi szolgák felszentelését is azért állapitották meg az év bizonyos napjára, hogy a közönség tudta nélkül senki be ne csuszhasson. A püspök választására eme jogát a nép sokáig megtartotta. (IV. IV. 11.)

Ámde ezzel szemben arra lehet hivatkozni, hogy Kálvin helyesli a laodicaeai zsinat végzését, mely szerint a választás ne bizassék a tömegre. (IV. IV. 12.) Azonban ezzel nem az van mondva, hogy a választás joga nem illeti meg a közönséget, csupán a jó rend érdekéből kivántatnak meg oly óvintézkedések, melyek elejét vegyék a tömeg félrevezelésének. E végből helyes a választásnak az a módja, hogy előbb az egyházi szolgák határoznak,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bene ergo Cyprianus, dum contendit ex divina antoritate descendere ut sacerdos plebe praesente sub omnium oculis deligatur et dignus atque idoneus, publico iudicio ac testamento comprobetur . . . Habemus ergo esse hanc ex verbo Dei legitimam ministri vocationem, ubi ex populi consensu et approbatione creantur, qui visi fuerint idonei. (Inst. IV. III. 15.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Verum quia in minoribus illis exercitiis non multum erat periculi, quod ad diuturnam probationem et non magnum functionem assumerentur, rogari consensus plebis desiit. Postea in reliquis quoque ordinibus, excepto episcopatu, plebs episcopo ac presbyteris iudicium delectumque fere permisit, ut cognoscerent, quinam inonei ac digni forent; nisi forte quum parochiis novi presbyteri destinabantur, tunc enim loci multitudinem nominatim consentire oportuit. (IV. IV. 10.)

majd ennek alapján az előljáróság, végül a nép, mely azonban az előbbiek határozatához kötve nincs; — vagy hogy a nép jelöli meg előbb a kit óhajt s fölötte az egyházi szolgák döntenek, amely esetben sem az utóbbiaknál van a választás joga. Vagyis hát ezen helyeselt választási mód nem tesz egyebet, mint azt, hogy a választást — annak zavartalansága s komolysága érdekében — pásztorok vezessék.

Egyébiránt — minden ellenkező állitások dacára — maga a genfi példa is a mellett bizonyit, hogy Kálvin a gyülekezet választási joga mellett volt. Az Ordonnanceban még nem tudta azt kivivni, aminthogy egyáltalán sokkal több jogot volt kénytelen meghagyni a polgári hatóság kezében, mint a mennyit helyesnek látott, — azonban a már emlitett 1561-i rendeletek — husz évi küzdelem eredményeként — elrendelték azt is, hogy a választásnál egyrészt a pásztorok ajánlata tényleg figyelembe vétessék, másrészt a nép beleegyezése ne puszta formaságként kezeltessék.

Azonban amellett, hogy az egyházi szolgák választása az állami hatóság közremüködésével történjék — amint azt a genfi Ordonnance megállapította — szólani látszik az Institutiok imént tárgyalt helye (IV. IV. 12.) is, mert ott arról van szó, hogy az egyházi szolgák az általuk megejtett választást elsőben is az előljáróságnak jelentsék be. De ugy vélem, Kálvin azon senatus vagy magistratus alatt, melyről itt szó van, nem a polgári előljáróságot, mint ilyet érti, hanem általában a gyülekezet tekintélyesebb tagjait, — a mire mutat a harmadikul használt szó, — primores — is. Azt, hogy ő az állami

<sup>2</sup> Ita nec clericis licebat quem vellent praeficere.

<sup>8</sup> Praesse autem electioni debere alios pastores, nequid per lenitatem, vel per mala studia vel per tumultum a multitudine

peccetur. (Inst. IV. III. 15.)

 $<sup>^{1}</sup>$  Ad multitudinem res deferebatur quae praejudiciis illis non alligaretur . . .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Offerebant magistratui vel senatui ac primoribus. E senatus semmiesetre sem valamely gyülekezeti előljáróság, hanem a polgári magistratus, mely azonban mint a gyülekezet legtekintélyesebb tagjait magában foglaló testület jön számba.

főhatalom jóváhagyását nem tartja szükségesnek, bizonyitja annak kiemelése, míszerint a császár általi megerősités a püspök választásához csak két helyen, — Rómában és Konstantinápolyban kivántatott meg. (IV. IV. 13.)

Mig eszerint activ választói joggal a gyülekezet minden önjogu tagjának birnia kell, ha csak büntetésből kirekesztve nincs — a mi egyébiránt az egyetemes papság elvéből is következik¹ — addig a passiv választói jog tekintetében a Titushoz irt levél I. 9-re és a Timotheushoz irt I. levél III. 1-re hivatkozással vannak megállapitva bizonyos kellékek. Nevezetesen csak olyanokat kell választani, akik kellő tudományuak, szent életüek és semmi olyan vétek nincs bennük, mely tisztük gyalázatára szolgálhatna (Inst. IV. III. 12.) Ez nemcsak az igehirdetőkre, de a presbyterekre és diakónokra is áll.²

A választás menetére, megejtésére nézve nincs jogi szabályozás.<sup>8</sup> Arról sincs szó, hogy hány presbyter választassék, meg hogy mennyl időre.<sup>4</sup>

Van azonban szó az egyházi szolgák felszenteléséről. Az apostolok állandó szokása volt kézfeltevéssel szentelni fel a megválasztottakat; noha erre nézve semmi parancs sincs, mivel az apostolok mindig igy jártak el, ugy kell megtartani, mintha megparancsoltatott volna. Nem az egész gyülekezet teszi rá a kezét a felszentelendőre, hanem csak a pásztorok (IV. III. 16.) Minthogy azonban ez a szertartás nem jelent magasabb rendbe emelést s a hivek egyenlő papságát nem szünteti meg — pusztán lythurgiai jelentőséggel bir.

<sup>4</sup> Genfben a megválasztottákat 1 év multán vagy elbocsátották, vagy életfogytig megerősitették.

 $<sup>^{1}</sup>$  Igy értendő bizonynyal  $\it R\'ev\'esz$  előbb között nyilatkozata is.

<sup>2</sup> Genfben tényleg más korlátja is volt a passiv választói jognak a presbyterség tekintetében. A 12 presbyter közül kettőt a kis, négyet a hatvanas, hatot a kétszázas tanácsból kellett választani. 1561-ben azonban az is megállapíttatott, hogy a presbyterek választásánál nem kell tekintettel lenni a citoyen és bourgeois közti különbségre, hanem csupán az arravalóságra. L. Kampschulte i. m. II. 344.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Csak lythurgiai szabályokat olvasunk: gondossággal, istenfélelemmel, buzgósággal, bőjtöléssel és imádsággal kell a választásnál eljárni. (Inst. IV. III. 12.)

## V. EGYHÁZKAPCSOLATOK.

Minden gyülekezet magában véve befejezett egyház, mely — a kulcshatalomnak birtokában — szuverén. Az, hogy a földön levő összes gyülekezetek együtt közönséges anyaszentegyházat alkotnak, mivel ez jogilag szervezve nincs, nem szünteti meg a gyülekezet szuverénitását.

De épen azért, mert szuverén, jogában áll a gyülekezetnek egy másik, vagy több gyülekezettel kapcsolatba lépni s önszuverénitását ilyen módon korlátolni. Ilyen módon keletkezhetik több gyülekezetből álló egyházi szervezet.

Kálvin csak a gyülekezetet szervezte, több gyülekezetből álló egyházszervezetet ellenben nem létesített. Ennek pedig oka nem csupán azon ténybeli véletlen, hogy ő maga egy városi köztársaságban müködött lelkipásztorként, — hiszen Kálvin nem olyan ember volt, a ki ne látott volna tul Genf határain, — hanem azon elvi álláspont, mely szerint csakis a gyülekezetnek van okvetlen szüksége jogi szervezetre. Kálvinnak itt hallgatása is beszél: azt mondja, hogy amennyiben a gyülekezetek maguk között eféle kapcsolatot hoznak létre, rajtuk ált megállapitani azon módokat, melyek szerint e kapcsolatot szervezni kivánják. Csakhogy természetesen ezen szervezet sem ellenkezhetik az egyházalkotmány alaptételeivel.

Ezt tartva szem előtt, némely irányadásokat vonhatunk le Kálvin tanitásaiból a gyülekezetek közötti kapcsolatok szervezetét illetőleg is. A tételes jogfejlődést itt is merőben figyelmen kivül hagyjuk. Mert bár Franciaországban még Kálvin életében jött létre több gyülekezekapcsolatából álló egyházi szervezet és bár Kálvin Franciaországgal, az ő eredeti hazájával az összeköttetést

mindvégig megtartotta, minek folytán nem is lehet föltételezni, hogy az ott létesített egyházi szervezetet az ő meghallgatása nélkül hozták volna létre, — azonban tudjuk, hogy a genfi Ordonnance keletkezésére meg közvetlen befolyást gyakorolt s még sem telelt meg ez sem teljesen az ő nézeteinek.

Több gyülekezetből álló jogi szervezet jöhet létre akármilyen nagy területen, — foglalhat magában akárhány gyülekezetet. Az sem volna lehetetlen — mint azt már emlitettem — hogy a földön levő összes gyülekezetek egységes szervezetet alakitsanak, vagyis, hogy az egész "közönséges anyaszentegyház" birjon egy jogi szervezettel. Ez nem ellenkeznék Kálvin elveivel, — csak tudni kellene, hogy ez az egységes szervezet nem szükségképeni, nem változhatatlan — mint a római katholikusoknál — hanem pusztán a gyülekezetek tetszésétől függ.

Mégis az a legtermészetesebb, ha az egy állam területén létező gyülekezetek lépnek egymással kapcsolatba. Nem azért, mintha az állami szervezetnek az egyházi szervezetre bármi befolyása lehetne — mint Luther követőinél — hanem pusztán azon okból, mert az egy állam területén létező gyülekezeteknek vannak leginkább közös érdekekeik. De épen mivel az állami szervezet a gyülekezetek szervezkedésére nem gyakorolhat betolyást, az is lehetséges, hogy egy ugyanazon állam területén több, egymástól jogilag teljesen különálló kapcsolatot hozzanak létre a gyülekezetek.

Az sem szükséges, hogy azon kapcsolatban, mely a gyülekezetek közt létesült, az egyes gyülekezetek mint közvetlen tagok toglaljanak helyet, hanem a gyülekezetekből közvetlenül létrejött kapcsolatok egymás között ujabb kapcsolatot hozhatnak létre, — s ez több fokon megismétlődhetik.

Akármilyen területre terjed is ki azonban a több gyülekezetek kapcsolata, azokat az ügyeket, melyeknek,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Amint volt ez Magyarországon is 1881 előtt.

mint közöseknek intézése az egyes gyülekezetek hatásköréből kivétetett, a közös szervezetnek magának kell intéznie s ebben sem az állam, sem más társadalmi organismus hatósága fel nem válthatja.

Továbbá, amint a gyülekezet kormányzása sem bizható egyetlen emberre, ugy e közös szervezet kormányzása sem történhetik másképen, mint testületek utján.

Az is kétségtelen, hogy amint a gyülekezet kormányzásából nem lehet a hivek egyikét sem kizárni, mert ők mindnyájan egyenlően papok, — ugy a közös szervezet sem alakitható ugy, hogy abban a részes gyülekezetek egyike vagy többje részesedjék a kormányzásban, a többiek pedig kormányzottak legyenek, — mivel minden gyülekezet egyenlően birja a kulcsok katalmát. A kálvinista egyháznak — amint nem lehet pápája, ugy nem lehet Rómája sem.

Végül, amint az egy gyülekezetet kormányzó presbyter-collegium nem szerezheti máshonnan dictio hatalmát, mint a kulcsok hatalmával biró gyülekezettől, tehát a kormányzott gyülekezetnek képviselete, azon módon a több gyülekezetből álló egyházi szervezetet kormányzó testület is a maga kormányzati hatalmát csak a kormányzott gyülekezetektől nyerheti, képviselete. Csakhogy evégből már nem szükséges érdekelt gyülekezetek összes tagjaiig visszamenni. Ezek a gyülekezet kormányzatát reábizták a presbyter-collegiumra; és ha ezen átruházott hatalom egyrészének tovább adásáról van szó, ezt immár a presbiter-collegium teheti. És célszerüségi okból is kell, hogy ez tegye, mert ilven módon eleje van véve a Kálvin által ellenzett tömeg-kormányzatnak.

Hogyan legyen összeállitva, milyen alkotó elemekből, milyen hatáskörrel azon több gyülekezet kormányzására hivatott testület — mely a kálvinista egyházak alkotmányában rendszerint zsinatnak neveztetik<sup>1</sup> — ezekre a kérdésekre semmi határozott utbaigazitást nem találunk.

<sup>1</sup> E szóhasználat szerint a magyarországi református egyháznak egyházmegyei és kerületi közgyülése is zsinatnak neveztetnék.

Mégis annyit feltétlen bizonyossággal állithatunk, hogy a kálvini álláspontnak csakis a vegyes, azaz nem csupán pásztorokból, hanem az egyháznak más tagjaiból is álló zsinatok felelhetnek meg. Mert bár zsinatok tartásának szükségességéről tudomásom szerint az Institutiokban csak egyszer van szó, ott pedig kétségtelenül a pásztorok gyülése értetik zsinat alatt, azonban ez nem kormányzó, hanem a hitkérdései felett döntő zsinat.¹ Viszont azonban nem szabad megfeledkezni Kálvin óvásáról, mely szerint nem engedhető meg, hogy csak a pásztorok gyülésén álljon az egyház kormányzata (Inst. IV. IX. 7.) Amiből következik, hogy nemcsak az egy, de több gyülekezetet kormányzó testület sem állhat kizárólag pásztorokból.²

Amint nincsenek jogkülönbségek az egyház tagjai között általában és az egyes gyülekezetet kormányzó presbyter-collegium tagjai között, ugy nem lehet különbség a több gyülekezet kapcsolatát kormányzó testület tagjai között sem. Valamint azonban a presbyter-collegiumban szükségestanácskozás vezetése végett elnökségről gondoskodni, ugy szükséges ez az egyházkapcsolatok kormányzó testületeiben is. Ez is történhetik esetről-esetre választás, vagy allandóbb megbizás alakjában.

Az állandóbb megbizás itt annyiban szükségesnek látszik, mert a több gyülekezetet kormányzó testület egybegyülése nem történhetik olyan könnyen és sürün, mint a presbyter-collegiumé s ezokból szükséges a két gyülés közötti idő alatt felmerülő kisebb jelentőségü ügyek elintézésére az elnökséget felhatalmazni. Ez rangkülönbséget az egyház szolgái között nem idézhet elő s amint egyen-

<sup>1</sup> Si quo de dogmate incidat disceptatio, nullum esse nec melius nec certius remedium, quam si verorum episcoporum synodus conveniat, ubi controversum dogma excutiatur. Multo enim plus ponderis habebit eius modi definitio in quam communiter ecclesiarum pastores invocato Christi spiritu consenserint (Inst. IV. IX. 13.)

<sup>2</sup> Ezért — ha igaz is, amit Lechler mond (i. m. 39 l.) hogy Kálvin a vegyes zsinatok szükségességét sehol sem hangoztatja egyáltalán inem lehet azt mondani, hogy a vegyes zsinatok rendszere Kálvnnal szemben ujitás volna.

lők a kapcsolatban levő gyülekezetek, ugy egyenlők azok pásztorai is.

Mindazáltal valamely — ezen időközben elintézendő közös érdekü ügyek elintézésére fölhatalmazottakat megillető — hivatali elsőbbség teljesen kizárva nincs.¹ Amint az egyes gyülekezet presbyterei valamenyien püspökők ugyan, azonban már a régi egyházban szokásba jött, hogy közülök egy, aki ugyan nem felebbvalójuk, neveztessék kiválóképen püspöknek, — ugy az is előfordult, hogy a jó rend okáért választottak érsekeket és patriárchákat. Ritkán éltek ugyan ezzel és hibásan nevezték hierarchiának, de ettől eltekintve a régi püspökök ezzel semmi olyast nem tettek, ami ellenkeznék az Isten igéjével.³

Ha a régi, mintaképül szolgáló egyházakban lehetséges volt ez, bizonyára nem lehetetlen Kálvin elvei szerint rendezett egyházban sem ily több gyülekezet kapcsolatának közös ügyeiben eljáró "érsekek" és "patriarchák" választása (mert "püspök"e minden egyes gyülekezetnek magának van), csak tudni kell, hogy ezek csupán a gyülekezetek megbizottai, ennek folytán a gyülekezetektől származik hatáskörük is, amely azonban a csupán testület által gyakorolható jurisdictioban sohasem állhat. A megbizotti minőségből folyik az is, hogy megfelelőbb a választásnak olyan módja, mely a megbizás másra ruházásának lehetőségét nem zárja el. Vagyis a korlátolt időtartamra szóló választás.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nagyobb országos egyházakra, igy a lengyel református egyházra a püspöki és primási hivatalok megtartását Kálvin nem tartja a reformatioval ellenkezőnek, csakhogy a hivatalok mellett zsinatpresbyteri egyházalkotmány álljon fenn, — mondja Révész (Kálvin élete és a kálvinizmus 257 l.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Singulae provinciae unum habebant inter episcopos archiepiscopum... in nycena synodo constituti sunt patriarchae... Gubernationem sic constitutam hierarchiam vocarunt... Si rem omisso vocabulo intuemur, reperiemus veteres episcopos non aliam regendae ecclesiae formam voluisse fingere ab ea, quam Deus verbo suo praescripsit. (Inst. IV. IV. 4.)

Nem ringatom magamat abban a hitben, hogy feladatomat megoldottam. Már munka közben sem reméltem ezt, hiszen lépten-nyomon éreznem kellett a töretlen ut nehézségeit.

Pedig még egy másik, s talán nagyobb nehézséggel is kell küzdeni e feladat megoldásánál. Beleélnünk magunkat abba a világnézetbe, mely a reformatio idején betöltötte a lelkeket.

Csupa forrongás mindenfelé. A középkor bástvái már omladoznak, de az ujkor még csak keletkezőben van. Az egyház szuverén lenni már megszünt, de az uralomban őt felváltó nemzetállam még csak embryóban él. Az egységes császárság üres cimmé lett s helvét apró lemségek foglalták el, melyek azonban — épugy előbb a császárság — nem természetes fejlődés csak emberi erőszak eredményei, nem egy nagy komoly emberi szükségleten, hanem pusztán az uralom és alávetettség gondolatán alapulnak, miért is körükben nagy tetszést lálnak s érvényesülnek Machiavelli elvei. Általában mindenütt, egyházban és államban, családban, sőt a vagyoni élet terén is feltétlen uralom és szolgálat, tekintélyek zsarnoksága s testiletileg-lelkileg leigázottak alázatos hódolata. Az uralkodó gondolat pedig, mely a sziveket s elméket teljesen elfoglalja, még mindig, sőt ép a reformatio folytán még inkább, mint a közvetlen előző századokban, a vallás és egyház.

Mily roppant különbség, sőt ellentét szemben mai világnézetünkkel.

Már pedig, ami a jogi, alkotmányi intézményeket illeti, ezekre nézve csak ugy lehet helyes itéletünk, ha nem a magunk, hanem saját koruk világnézetén át vizsgáljuk öket. Ezt mulasztották el tenni Kálvinnal szemben mindazok, akik — szerintem hibásan és igazságtalanul — öt mint a makacs conservativismus, az irás betüjéhez ragaszkodás mintaképét tüntetik fel.

Abban a chaosban, mely az uj kor elején fennállt, a reformátorok a jövő zenéjét penditették meg. A szabadság és egyenlőség gondolata már ott van az ő tanitásukban a kutatás szabadságáról és az összes hivek egye-

temes papságáról. A még gyámolra szoruló nemzeti eszme hatalmas támogatóra talál bennük, kik az egyházi szertartást egészében nemzeti nyelven végzik. A tudományos gondolkodás is lendületet nyer, ha mindenki maga vizsgálhatja, mit higyjen el.

A jövő zenéje szól Kálvin egyházalkotmányi tanaiból is. A gyülekezet már magában egyház; nála a kulcsok hatalma, azaz a jurisdictio; — ennek alá vannak vetve fejedelmek és egyházi hivatalviselők egyaránt; — egyéni uralom nem lehet az egyházban; — a testületet is, mely a jurisdictiot kezeli, az egész közönség ellenőrzi; — az egyház hivatalnokai csak az egész gyülekezet beleegyezésével juthatnak állásukba; — a hivek, a gyülekezetek, az egyházi hivatalviselők egymásközt mind egyenlők; — a vagyon egyenlőtlen megoszlásából folyó bajok orvoslásáról rendszeresen gondoskodni kötelesség: ime ezek a tételek elvitathatatlanul bennvannak Kálvin egyházalkotmányában.

Mi mai emberek mindezeket a gondolatokat talán messzebbmenő következéseiben kifejthetnők, mint Kálvin tette. De mindazt, amit negyedfélszáz év alatt haladt az emberiség, ne akarjuk Kálvinnal szemben serpenyőbe vetni.¹ A tekintélyek, uralmak és alávetettségek idején e gondolatok messze előtte jártak a kornak és Kálvin egyházalkotmányi tételei az állami életben is szabadabb intézmények mintáiul szolgáltak.

Azért ugy vagyok meggyőződve, nem az fogja tel helyesen Kálvin egyházalkotmányi elveit, aki a szentirás szavaiban² keres mindenre utmutatást s nem az hű követője

Athenae sem volna ma rabszolgái tömegével a demokrácia mintaképe s a nemzet tagjainak una eademque libertas-át hangsulyozó Verbőczy a misera plebs contribuenst a nemzetből kizárván ma nem volna a demokratikus irány vezérharcosa.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ha ma valaki pl. arra hivatkozván, miszerint a magyarok honfoglalása idején nem volt rendi különbség s egyenlő politikai joggal birt a nemzet minden tagja, meg ingatlanon akkor nem volt egyéni tulajdon, azt mondaná, hogy nem szabad eltérni az eredeti magyar közállapotoktól, meg kell valósitani a teljes politikai egyenlőséget és eltörölni ingatlanon az egyéni tulajdonjogot: vajjon azt hinnők felőle, hogy a rég mult idők példája lelkesiti csupán?

Kálvinnak, aki az ő egyházalkotmányi tételeit változatlalanul érvényesiteni kivánja. Hanem az, aki a demokratikus irányzatot látja érvényesülni Kálvin elveiben és aki az általa kifejtett alapokon, az általa mutatott uton halad előre. Ez az ut pedig az emberi szabadság utja.

Igy fogták fel tanait követői is. És a kálvinizmus nemzetről nemzetre külön-külön, de ugyanazon és pedig a maga korához mérve mindig erősen demokratikus szervezetet létesitett. Vagy ahol nem : ott nem is volt maradása, mint azt különösen az arisztokratikusan szervezett lengyel refor-

mátus egyház példája bizonyitja.

Ám ez természetes is. A katholikus egyház külső támasza a clerus, a Luther egyházáé a világi fejedelemség. De a kálvini tan nem ismer különös clerust és nem enged befolyást az egyházkormányzására a világi fejedelemségnek. Kálvinista egyházban arisztokratikus szervezetnek elvi alapja nincs, elvtelenségen pedig nem lehet tartós épületet épiteni.

